















הנהגה קדושה - נועם שיח הרב טוביה פריינד

סנגודן של ישדאל הרב שמואל רסקין

ונהנין ממנו עצה ותושיה מ. אהרונסון

גישה חדשה ללימוד התורה יוסף לב

דקדוק קל הרב יהושע מוגדשיין

בשהרוחות סערו בבית מדרשו של הרבי

הרב יצחק קפלן

7115

עומד בין ה' וביניכם יוחנן הרשקוביץ

רזוה"ק ואמר: "צדיקא דאתפטר אשתכח בכולהו עלמיו יתיר מבחייוהי". ודקדק הרה"ק בעל התניא זיע"א **"דגם בזה העולם המעשה אשתכח יתיר".** 

קשה שלא לראות שנוכחותו והשפעתו של אותו צדיק גם בשלושים השנים האחרונות, לאחר הסתלקותו, לא זו בלבד שלא פחתו, אלא עוד זאת התגברו והוכפלו כפל כפליים. השפעתו באמצעות שלוחיו בכל פינה עלי תבל ומלואה. רבבות בעלי תשובה, שומרי קלה כבחמורה, שמתחדשים בכל שנה מכוחו

"ויהי בשלשים שנה..."

שלושים שנים חלפו מאז היום המר והנמהר בו התעלה כ"ק מרן אדמו"ר מליובאוויטש זיע"א לשמים מרום. שלושים שנה הן פרק זמן שכלל ציוני דרך

רבים וחשובים. בכל צומת דרכים, ציבורית או פרטית, רוחנית או גשמית, עבודת - השאלה מאליה מועולה צפה ועולה בטחונית, תמיד או לימוד תורה, כלכלית או בטחונית, תמיד צפה ועולה מה היה הרבי מליובאוויטש אומר? כיצד הוא היה מדריך, מנהיג, מכוון. שאלה העולה ביתר שאת בתקופה הרת גורל זו, כשאנו מותקפים מבית ומחוץ.

הרבי עלה לישיבה של מעלה, אך הרועה הנאמן לא נטש חלילה את צאן

מרעיתו. הוא הותיר אחריו מורשת כבירה בכתב ובעל פה, שליחיו המסורים מפיצים אורה על פני תבל ומלואה. נשמתו הנשגבה מוסיפה להוביל ורוחו

במלאות שלושים שנה להסתלקות חותנו הרבי הריי"צ זיע"א, בהתוועדות

שנערכה בי' שבט תש"מ, נשא הרבי שיחת קודש מיוחדת ובה הפליא בגודל

מעלת היום, בבחינת "ויהי בשלשים שנה" המופיע בנבואת יחזקאל. הרבי תומך יסודותיו בספרי הקבלה והחסידות המפרשים כי עם תום שלושים שנה מתרחשים "שינוי ועליה באופן נפלא", הרבי מוסיף ומטעים כי "מתחילה תקופה חדשה שלא בערך למעליותא", ומכאן ואילך מוטלים חוב וזכות מיוחדת על ההולכים בדרכו של הצדיק ודבקים בתורתו, להתחזק ולהתעלות בכל אשר

תורתו של הרבי הייתה בהירה ומעמיקה, מקיפה וכוללת משמי מרום ועד עומק תחת. הוא לא הותיר פינה שלא העניק לה מחותמו המיוחד. גדולי הדור ומביני מדע יחד עם מתחזקים ומתקרבים מצאו את מקומם בליבו לב כל ישראל ובתורתו תורת אלוקים חיים. אפילו גליונות רבים לא יתחילו לעלות

לא עלינו המלאכה לגמור, אך אין אנו רשאים להיפטר ממנה. בגליון המיוחד

שלפנינו ניסינו להביא דברים שיש בהם משום מוסר השכל לשעה ולדורות. עניינים שנגעו לליבו הטהור של הרבי באופן מיוחד, ואותם רצה וביקש להנחיל לכלל. דקדוק הלכה, אהבת תורה ודרכי לימודה, עצות והדרכות מפורטות בעבודת ה' ובעניינא דעלמא, מופתים וישועות מעל לדרך הטבע אשר אוהבן

ואביהן של ישראל פעל בחמלתו, יחד עם לימוד סניגוריה מפעים על כלל

ישראל ועל אישים מיוחדים אותם תיקן והעלה בעולמות העליונים.

הטהורה ממשיכה לשרות על עמו.

קיבלו ממנו בימי חיי חיותו עלי אדמות.

בהר ולנגוע בקצהו.

ומכוח כוחו, המה מעידים. ציון מנוחתו בניו-יורק העמוס במתפללים בכל יום, ומהווה מקום תפילה ותחינה, לכל עמך בית ישראל, ואף להבדיל לכאלו שאינם מבני ברית. והעיסוק בתורתו ומשנתו ההולך ומתגבר בכל קהילות ישראל.

אנו תפילה כי בעסקינו בבירור מקחו של צדיק, לא נפלה תקלה תחת ידינו, ובקוצר השגתנו הצלחנו מעט להנחיל מתורתו והדרכותיו של רבן של ישראל ששמח בשמחתן, והצטער בצרתן, ובודאי גם בימים לא פשוטים אלו אף שם עומד ומשמש ומעתיר עבור ישועתנו, ופועל לקירוב ביאת משיח צדקנו במהרה בימינו אמן.

ישראל פינחס טירנואר

**עריכה:** הרב ישראל פינחס טירנואר

עיצוב גרפי: סטודיו המודיע

המודיע - העיתון של היהדות החרדית, רחוב יהודה המכבי 5 ירושלים, 02-6363200 : טל'

> חלק מהתמונות באדיבות: The Living Archive, 03.308.3554 :הארכיון של JEM המשרד בארץ

# הגרהגה קדושה שהיתה לרול

שביבי אור ורסיסי נוגה משולי אדרתו וממשנת תורתו של לבם ומאורן של ישראל, מאישיותו הרוממה והמזהירה, רבת האנפין, דמות קמאית מופלגת, שהאירה על פני תבל, מופלא בצדקותו ובפרישותו

> כקש"ת מרן אדמו"ר מליובאוויטש זי"ע

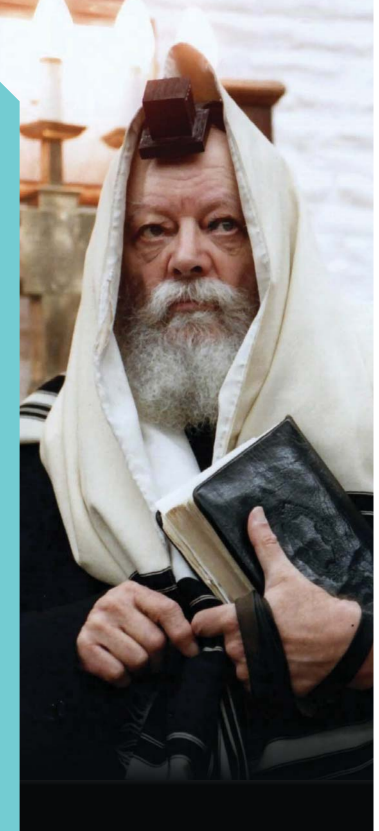
כפי ששמענו ב'נועם שיח', עם

הגאון החסיד רבי אליהו לנדא שליט"א

ראש ישיבת 'תומכי תמימים' כפר חב"ד

שזכה להסתופף במחיצת קדשו – דלה מאור תורתו וחסידותו, ומשקה להמונים מבאר מים חיים וזכים יריעה מיוחדת למלאות שלושים שנה להסתלקותו, ג' תמוז תשנ"ד – תשפ"ד + מנחם משיב נפשי

+ הרב טוביה פריינד



שלושה עשורים חלפו־עברו ביעף, מאז אותו יום ג׳ תמוז, בו נפל רעם ביום בהיר, והמנהיג הגדול, דמות קמאית מופלאה, שגיבה, רוממה ומזהירה, שופעת ההוד והקדושה וקורנת הטוב, ענק רוח נערץ, צייק וגאון נשגב בכל מכמני תורה, מורה ומנהיג שרומם קרנה של חסידות בדורנו, שרבבות ואלפים שיחרו לפתחו ונהרו לאור, הוא־ניהו הוד כקש"ת מרן אדמו"ר מליובאוויםש לייע, שנסתלק ועלה לשמי רום. ההלם הכביר שהלם בפני כל מי ששמע בשעתו הבשורה המרה, כי הרבי ממב"ד איננו, הצער הנורא שבעצם הסתלקותו של צדיק הדרו, התעצמו שבעתים לרגל התחושה האיומה של היתמות האישית, שחש כל חסיד חב"ד בנפשו, כשה תועה בלב הישימון.

מבית מדרשו שב 770 – בשכונת קרונהייטס שבניוי יורק, הבהיק אורו למרחקים. בידיו האמונות קירב את הצורבים והשריש בתוכם אמונה זכה ברורה וטהורה. חסדים בני עליה ובעלי מדרגה, צעירים וישישים, הוגים בתורה ומתעלים בחסידות, לצד יראים ותמימים, עמלי כפיים, כולם כאחר התאבקו בעפר רגליו וצעדו לאורו. מעון קישו היווה כור היתוך ובית יוצר לאלפים שצעדו, עלו ובאו לינוק מקדושתו ולהתעלות במעלות בעבודת הבורא יתברך. שם הסחופפו הבאים בשעריו לצידם של חסידים מופלגים יחידי סגולה ואנשי בתורם צירים מגיל מצוות הכמהים וצמאים לטללי בתורים צעירים מגיל מצוות הכמהים וצמאים לטללי תחיל. לכולם מכנה משותף אחד, והוא: לשאוב ממעיין עדן בבית מדרשו של כ"ק הרבי מליובאוויטש זי"ע.

לא קל להעלות של ג'קון ולתאר את הקשר המיוחד בשורש נשמתם ומהותם של חסידים עובדים יראים בשורש נשמתם ומהותם של חסידים עובדים יראים ושלמים, שכל חפצם ומאוויים היה לחזות בתואר זיו ושלמים, שנשאם על לוח לבו והיו קשורים אליו בכל מאודם בעבותות אהבה. כך גם ההנהגה המיוחדת משפיעי חב"ד שהסתופפו בצילו, מתארים הנהגת מלכות שהיו טבועים וחקוקים בתואר פניו בחים־חיותו, היו מוהירים באור יקרות, מבהיקים בלובן שמיימי, מאירים כברק. עיניו הקדושות הקרינו בכל עוצמת אישיותו, וכל ניע חיע שלו היו תורה שלימה שלימוד היא צריכה על כל צעד ושעל.

• • •

במלאות שלושים שנה להסתלקות לשמי רום של כ״ק מרן אדמו"ר הרה"ק רבי מנחם מנד? שניאורסון מליובאווימש זי"ע המכונה בהערצה 'דער חבד'סקער הביי — יהרבי מחב"די, ביקשנו להיכנס לטרקליני מלכות, להביט בשולי אדרתו, להעלות שביבי הוד נעלים מהליכות מלכי בקודש, ובזהרורי אור לאשר ניתן ללמוד מפרי מפעליו הקדושים שהיו מלאים וגדושים באהבת ויגיעת התורה, בהחדרת והנחלת יראת שמים צרופה ורצופה לדור צעיר במסירות נפש בל יתואר ובאהבת ישראל לכל יהודי באשר הוא. קבענו נועם שיח עם חד מגדולי רבני חסידות חב״ד, הל״ה: **הגאון החסיד רבי** אברהם חיים אליהו לנדא שלימ"א, ראש ישיבת 'תומכי תמימים' בכפר חב"ד ובנו של הגאון הצדיק רכי יעקב לנדא וצוק"ל, רבה של בני ברק, שזה למעלה משישים שנה מעמיד דורות של הוגים בתורה הקדושה בישיבת ׳תומכי תמימים׳ המעטירה אשר בכפר חב״ד. ואף שעיסוקו העיָקרי הוא בהוויות אביי ורבא יחד עם עיון . ופסיקת ההלכה, הרי הוא מהבקיאים והידועים שבין מפיצי תורת החסידות, הן בעמקותו וכושר הסברתו, והן במתק לשונו בביאור תורתו של מאור החסידות, מורו ורבו הנערץ לבם ומאורם של ישראל.

השיחה המיוחדת התקיימה בביתו נמשכה כשעה לאחר חצות, הישיבה במחיצת הגאון החסיד רבי אליהו שליט"א, הינה כמו 'התוועדות חסידית' רצופה עונג רוחני בכל רגע. למרות הלהט החסידי הבוער בעצמותיו, נפעמנו מהיגאונות', ה'למדנות' רכיושר הניתוח' שלו, בוחן את העניינים בצלילות ובהירות, לומד דבר מתוך דבר וקולע אל השערה. כל כולו שופע תורה וחסידות. בשפתו הרהוטה והקולחת, בנועם שיחו המיוחד, בענותנותו והארה הנסוכה על פניד, מעביר את בדברים השווים לכל נפש ומתקבלים על כל לב.

הוא שזכה מימי בחרותו להיכנס בהיכל קדשו,



במחיצת הרבי. הגאון החסיד רבי אליהו לנדא שליט"א עם הרבי זיע"א

ולשהות במחיצת ובקרבת רבינו הגדול זי"ע, דלה מתורתו ומילא אסמיו מלא חופנים ממורשתו הענפה והכבירה, מזכיר את שמו בערגה ובסילודין; משיח על שגב גדלותו שאינה ניתנת לתיאור, על הנהגה מופלאה, על משא ודאגת העם שנשא על כתפו, על לבו הגדול והרחום שכל כולו היה מסור לכלל ישראל, על דבריו הקי שהיו נר לרגליו, על היותו גאון עולם שכל מכמני תורה היו נהירים ובהירים לפניו, על דברי ישועות ותפילות על בית ישראל, על אות ומופת שפעל, במיוחד לאלו הנמצאים רח"ל בצרה ובשביה. הוא ניצב ארצה ראשו מגיע השמימה, גבוה מהשגת אנוש.

את הקשר המיוחד בשורש נשמתו ומהותו של בר-שיחנו הנעלה, חשנו בעליל כל משך זמן השיחה. הוא מספר בערגה וכיסופין אודות הרבי המנהיג הגדול זי"ע, שכל ניע וזיע שלו היו תורה שלימה שלימוד היא צריכה על כל צער ושעל. ניכר שכל חפצו ומאוויו לחזות בתואר זיו קדוש מלכו, שנשא על לוח לבו את קהל עדת ישורון שהיו קשורים אליו בכל מאודם בעבותות אהבה, והוא שזכה להיכנס לפני ולפנים ולאכול סעודות יום טוב על שולחנו הטהור.

• • •

רבות ניתן לשוחח על משנתו של איש האשכולות,
תל תלפיות שאלפים ורבבות נהרו אחריו, מנהיג מורם
מעם, הרבי מליובאוויטש זי"ע. מלבד היותו מורם ורבם
לחסידיו בכל קצווי תבל, היה מוהדדרך לרבים, אף
לאלו שלא נמנו על עדת חסידי חב"ד, או מצאצאיהם,
עם זאת היו דבוקים במורשתו הכבידה, כל אחד לפי
דרכו. טביעת רוחו הגדולה הוטבעה בהיכלי תורה
וחסידות שבכל העולם כולו, השפעתו חרגה בהיקף
אדיר; וידיו היו רב לו בהקמתם וביסוסם של מוסדי
תורה וחינוך רבים לילדי ובחורי ישראל. גאונותו
המעמיקה, בקיאותו המדהימה בכל התורה כולה.

רבות סופר בחיי חיותו, וכך גם לאחר עלותו לשמי רום, על משנת חייו הזוהרים שהאיר שמי תבל בתורה חסידות ופעליו הנשגבים בהדלקת ניצוץ היהודי מזרע ישראל בכל מקומות מושבותם, בכל אתר ואתר בהם מקומות נידחים.

הרבי מחב״ד זי״ע, היה משפיע במידה גדולה, בריבוי עצום של תורה — בשבתות ומועדים, בימים מיוחדים, ולא פעם אף בימי חול פשוטים. הריבוי העצום של דברי התורה, ודרכו של הרבי זי״ע להסביר את הדברים בדרך הברורה ביותר, בגדר ההבנה, שהמוני חסידים הקשיבו בשקיקה לקול דבריו שמו ולקחו אל לבם, והתעלר למדרגות רמות ונעלות. המיוחד היה בדברי תורתו של

כ"ק מרן אדמו"ר מחב"ד זי"ע, שהיה בריבוי השפע מחד ופשטות הלשון מאידך, ועד כמה שבעלי מוח היו יכולים להבין, הרי שידעו כי לא הייתה יכולת לעמוד על גדלותם של הדברים.

תורתו ומשנתו של כ״ק הרבי זי״ע — אלו השיחות והמאמרים, המכתבים והרשימות שהעשיר את עולם התומאמרים, המכתבים והרשימות שהעשיר את אורן הפחדה, אלו מתועדים במאות ספרים המפארים את ארון הספרים היהודי. תורתו מפכה עד עצם היום הזה, ספרים וקונטרסים מובאים לדפוס מאז חיי חיותו ועד הלום. תורתו מתבדר בבי מדרשא, ורבבות הוגים ומתחזקים ומעדות ממרוממים בחיכמה ביינה ודעת לפסגות רמות ונעלות ולמדרגות גבוהות בדרך החסידות. דברי התורה שאמר לפני הציבור, וליקוט ממכתביו במגוון נושאים בכל מכמני תורה, ומרשימות שכתב לעצמו.

בשיחה המיוחדת עם הגר"א לנדא שליט"א, נכנסנו בהיכלי טרקליני חב"ד. הדובר הנכבד בשפחו הרחוטה, סיפר, כי הרבי זי"ע היה כמורה ורב, אשר צמצם עצמו כדי להיות מובן ונהיר לשומעיו, ועל־ידי כך הסתיר את גודל חידושיו ואת הפלגת הערך של הדברים שאמר. בהיותו 'בור סוד' שקלט אל תוכו בכל מכמני תורה, נגלה ונסתר, ראשונים ואחרונים, נעשה כמעיין המתגבר, עד לדרגה של ירחובות הנהרי, ויים של חכמה.

#### מן השמים תבעו את כבודו

כקשנו מראש הישיכה שלימ״א, להעכיר לבני הדור הצעיר אפס קצדו מגדלותו של הרכי הגה״ק מליוכאוי-מש זי״ע בעמוד התורה, וכשאר עניני העכודת השי״ת.

פותח הגאון החסיד רבי אליהו לנדא שלימ"א את נעם שידו ואומר: "הנה להקיף את גדלותו של הרכי אין זה שייך. וניצע רק בקצה המזלג. אך בראשונה אקדים וזה שייך. וניצע רק בקצה המזלג. אך בראשונה אקדים ואומר, כשאנו מדברים מהרבי, יש לנו לידע, עד כמה הקפידו בשמים לכבודו של הרבי.

"הנה הר"ן בנדרים דף נ. מביא מעשה שהיה אצל רבי עקיבא, שפעם אחת הוצרכו רבי עקיבא ותלמידיו מעות, נדלכו אצל מטרוניתא, אמרה לו לרבי עקיבא: "הריני מלונה לך, ותהיה אתה לווה והקב"ה וים ערבים בדבר." מקיבא. הלכה זמן לפירעון, וכשהגיע זמן הפירעון חלה רבי עקיבא. הלכה אותה מטרוניתא על שפת הים ואמרה: רבי בונו של עולם, גלוי וידוע לפניך שרבי עקיבא חולה ולא היה בידו לפרוע חובו, ראה שאתה ערב בדבר. מיד ולא היה בידו לפרוע חובו, ראה שאתה ערב בדבר. מיד ודינרי זהב וזרקה לתוך הים, והים הביאו במקום שהיתה עודב בידו הלימים נתרפא רבי עקיבא, ובא לו אצל ארו ארגו והלכה לה. לימים נתרפא רבי עקיבא, ובא לו אצל ארו מורנית אבל הערב והוא פרע כל החוב, והא לך מה שונן לי יותר׳. ומאותו ממון שהחזירה לו, נתעשר רבי "חובר".

"וכענין זה ראינו אצל הרבי זי"ע, כשפרצה מלחמת המפרץ בשנת תשנ"א, נכנס לרבי הצ'פלין, איש הדת היהודי של הצבא האמריקאי לרבי לבקש ברכה קודם היהודי של הצבא האמריקאי לסעודיה. הרבי שאלו איזה צרכי דת הוא לוקח עמו? והיה זה באמצע שאלו אוזה צרכי דת הוא לוקח עמו! והיה זה באמצע ההורף, ואמר הצ'פלין שלוקח עמו גם 'מגילת אסתר', ומנה הרבי: 'פורים אין סעודיה?' ['פורים בסעודיה?' —

דהיינו בלשון תמיהה: את חג הפורים תחגוג בסעודיה?] ולא אמר הרבי שהמלחמה תסתיים לפני פורים, אלא שאלו רק בהאי לישנא: 'פורים אין סעודיה?' אבל היו שאלו מסביב שפירשו את דברי הרבי שהמלחמה תסתיים לפני פורים, וגם פרסמו את הדבר, ללא אחריות.

״והנה המופת של הרבי, בכך שתמה יפורים אין סעודיה?״ היה, שאת הציפלין שלחו במקום לשלחו לסעודיה?״ היה, שאת הציפלין שלחו עם חיילי הפטריוט לסעודיה עם כל הצבא, שלחוהו עם חיילי הפטריוט לארץ ישראל, ואת הפורים חגג בארה״ק בבני ברק, וזה היה מופת כשלעצמו, שהרבי תמה כשאמר לו שיהיה פורים בסעודיה, שסבר בפורים הוא לא יהיה בסעודיה.

"אבל למעשה יצא הקול, שהרבי אמר שהמלחמה תסתיים לפני פורים, ובליל פורים דפרזים היה אצלי אחד משממעי השינורים, ובולי פורים סיפר לי שהגנרל העירקי ביקש משומעי השינורים, והוא סיפר לי שהגנרל העירקי ביקש בולם וליכנים, אבל הנשיא האמריקאי – בוש האב – אמר שהם איחרו את המועד, לפי שדי בכ"ד האב – אמר שהם את עיראק, ואילו היה מסיים את המלחמה, לא היה בנו – בוש הבן – צריך להלחם המלחמה, לא היה בנו – בוש הבן – צריך להלחם

שוב בעיראק. אבל למחרת ביום, שינה נשיא ארה״ב את דעתו, והודיעו על סיום המלחמה, והיה זה מעשה של שטות, והגנרל האמריקאי התפטר, לפי שהיה חסר רק כמה שעות עד להכרעת המלחמה, וכל אנשי הקבינט היו כנגד רעתו של הנשיא.

באחריות, שהרבי מליובאוויטש אמר שהמלחמה תסתיים לפני פורים, הרי שסיום המלחמה היה בפורים עצמו, ולא בשעות שלאחר חג הפורים. והיה זה כמעשה שבת המלך נכנס בה רוח שטות והשליכה את התכשיטים שלה להם. שמן השמים תבעו את כבודו של הצדיק. זה אפתח בתור ׳הקדמה׳...׳

#### גדלותו בתורה

ממשיך הגר"א לנדא שלים"א ואומר: "כשאנו מדברים מגאונותו בתורה של הרבי, אנו שהיינו שם ראינו דבר זה בכל ׳התוועדות׳, איך שהיה בקי בכל מכמני התורה, שהיה דורש במשך שעות בנגלה ובנסתר, ומעולם לא דיבר מתוך הספר, או מתוך הכתב, אלא הכל בעל פה, מתוך בקיאות עצומה בכל התחומים בכל התורה כולה.

"ובגודל גאונותו, הרי כאשר הוציאו את הסה"ק 'נועם אלימלך׳ בהוצאה מחודשת, בתוספת מקורות הדברים, חיפשו את מקור דברי רבי אלעזר, בנו של ה׳נועם אלימלך׳, בהקדמת הספר אשר כתב: "אם באמת ימצא איזה טעות ידעו נכון שהכותב טעה, כמאמר הרמב״ם ז״ל שילוד אשה לא ימלט בשגיאות".

חיפשו וחיפשו, אך לא מצאו דברים אלה בכל ספרי הרמב״ם. פנו האחים המוציאים לאור אל אחד הגאונים בבני ברק שהיה בקי בכל התורה כולה, למקור דברי הרמב״ם, וגם לא ידע מקורם. וכאשר היו האחים המו״ל אצל רבינו, שאלוהו היכן הוא מקור דברי הרמב״ם. והנה — רבע כמימרא אמר להם רבינו את המקור — ב׳פירוש המשניות׳ לפני מסכת הוריות. כיון שזה בין המסכתות כנראה קשה היה למצוא את הדברים.

"גדלותו של הרבי זי"ע בתורה היתה ידועה כבר בימי בחרותו, וכאשר דברו בו נכבדות עם בתו של הרבי הריי״צ, , ביקש הרבי הריי״צ מאבי [הגאון החסיד רבי יעקב לנדא, רבה של בני ברק] זצ״ל לחוות דעתו על השידוך, ענה לו יים, איז דא צו רעדן, הער זאגט דאך ש״ס״... [׳מה אבי: ׳וואס איז דא צו רעדן, הער זאגט דאך ש״ס״... [׳מה יש לדבר, והרי הוא אומר ויודע כל הש״ס פעל פה׳], ׳ער . זאגט דאך ש״ס׳.

"ואכן מימי חלדו של הרבי ידע אבי והכיר בגדלותו וגאונותו. והיה פעם שאחד זלזל בכבודו של הרבי, ומחה אבי באיש זה, ואמר אבי בלשונו: ׳כיצד מעיז אדם לדבר על רבי, הבקי בכל התורה ממש???י״

ידעו מה היה דרך לימודו! ״דרך הלימוד של הרבי היתה גבוה מעל גבוה. אבל על מאפיין אחד בדברי רבינו נוכל להזכיר. בכל ענין שלמד, בוה ענין של ׳למעשה׳, אפילו כשלמד עניינים שאין נוהגים בזמן הזה, וכגון מצות 'שמירת השערים בבית המקדש', אף שבזמננו אין שייך בזה ענין של 'למעשה', מאחר שבעונותינו חרב בית מקדשינו, אעפ״כ האריך לבאר כיצד שייך לקיים ענין זה בזמננו על פי דרך העבודה. לפי שכל ענין שלמד, היה זה באופן של על מנת לקיים. — וענין זה אפשר לראות ב׳שיחות׳, שבכל שיחה מצא הוראה ילמעשה", כדי שיהיה הלימוד על מנת לקיים".

הרבי זי"ע היה תובע ידיעת התורה כמוהו מהחסידים? ענין זה הוא דבר ברור, שמה שהיה מדבר בשיחות גם בנגלה, היה כדי לתבוע מהשומעים את הידיעה בתורה באופן גדול. שכן ענין זה, מה שהרבי דיבר בנגלה, היה זה ענין שאינו רגיל בכל מקהלות החסידים, שהיו רביים שגילו את כוחם בתורה, והיו רביים שכיסו את גאונותם בתורה. אבל כמעט ולא היה כענין הזה, כמו שהרבי דיבר בנגלה בעמקות עצומה, והרי זה ברור שבזה ביקש לתת דוגמא ולתבוע מהחסידים לימוד התורה וידיעת התורה בעמקות. ״ובכלל זאת היה מה שהרבי תבע מהחסידים שיכתבו חידושי תורה ושידפיסו קובצים׳ בלימוד התורה, לפי שרצונו של הרבי היה שיהיו מונחים בתורה ושקועים

בכל פרט בפסוק מתוך עמקות ומתוך רחבות, וראו איך שאצל הרבי כל אות שבתורה יש בזה לימוד.

יש ספר באריכות של ׳כללי רש״י׳, כיצד למד הרבי את



זאת התורה. הגאון רבי אליהו לנדא שליט"א בהגבהת התורה. לימינו עומד הרבי זיע"א

#### דרישת הרבי בעבודה של בני דורנו

מה היתה דרישת הרבי זי"ע מהחסידים בעבודת השי"ת בדורנו?

״ה׳מאמר׳ הראשוז שדיבר הרבי בי׳ שבט תשי התחיל בפסוק שהתחיל בו המאמר שהכין הרבי הרי"צ לאמרו בי שבט תש"י, הפסוק 'באתי לגני אחותי כלה'. ובכל השנים במאמר לי' שבט, התחיל הרבי את המאמר בפסוק זה ׳באתי לגני אחותי כלה׳. ובהמשך המאמרים תבע ודרש הרבי מהחסידים מדרגות גבוהות עד מאד. תחילת [בעל התניא והשו"ע] המאמר אדמו"ר הזקן שבעבודת הקרבנות נאמר בתורה"(ויקרא א, ג) ׳אדם כי יקריב מכם קרבן לה״, וביאר בעל התניא, שלא נאמר ׳אדם ין ב מכם ין בן יוו , וב או בכי וווג א, שיא גומו אום מכם כי יקריב׳, אלא יאדם כי יקריב מכם קרבן׳, שענין הקרבן הוא שיקריב האדם מעצמו. ומבאר הרבי זי״ע שזהו העבודה של ׳ועשו לי מקדש ושכנתי בתוכם׳ (שמות כה, ח), מהו הענין של 'קרבן', מהו הענין של 'הקרבה'.

״ובמאמר זה רואים שענין העולם הזה הוא דבר מופרך לגמרי, הרבי מבאר שם את העבודה של ׳בכל דרכיך דעהו׳ שכל מעשה שהאדם עושה בעולם הזה, יהיה זה לשם שמים. אמנם אין כל אחד שייך למדרגה זו. אבל כל אחד ש לו איזו שייכות אליה.

יוזהו העניַן מה שאמרו (ב״ר מ״ז ו') האבות הן הן המרכבה". ולמה נקראו האבות 'מרכבה', מבואר בספר' החסידות, לפי שב'מרכבה' אין שום פרט שאינו לצורך הרוכב, שכל פרט שיש במרכבה, הן לצורך הרכיבה, והן לכבוד הרוכב, הכל הוא לצורך הרכב, וכמו כן האבות הק היו בטלים לגמרי להשי״ת, שכל מהותם היה רק לשם

#### נשמות דאצילות

ממשיך הגאון החסיד רבי אליהו שלימ"א לבאר: היה תקופה שאבי זצ"ל היה אוכל סעודות 'ואמפר השבת על שולחנו של הרבי הרש"ב נבג"מ, ובליל שבת אחד שאל אבי — כשהיה עדיין בחור — שמה שבשנים הקודמות היה התגלות הניסים על ידי עבדיו הנביאים, ובזמננו אין רואים כל כך התגלות הניסים, אם ענין זה נכלל בענין של 'ואנכי הסתר אסחיר'? ענה לו הרבי הרש"ב: 'למה תאמר כן? הרי יש נשמות דאצילות, ויש נשמות שאינם של אצילות'. וביאור תשובת הרבי הרש"ב: שיש ארבע עולמות: אצילות, בריאה, יצירה ועשיה, שעל זה אתה, אתה בראתה, אתה בי טהורה היא, אתה בראתה, אתה יצרתה, אתה נפחתה בי'; – 'טהורה היא' – כנגד עולם הכללים של רש"י. מה הכוונה בכל דיבור של רש"י. וזה נלמד מהשיחות של הרבי. גם בזה רצה הרבי להראות איך צריכים ללמוד סתם רש"י בפסוק, לא ברפרוף ובעיון קל, אלא על כל אות ואות ברש"י יש להגות.

"לגבי עניז ידיעת התורה שתבע הרבי, אספר, שהרבי אמר והתבטא פעם, שאצלו באים כמה מיני אנשים, יש ילומדים׳ גדולים, ויש כאלו שגם כשמזכירים איזה סוגיא בש"ס, אין הם יודעים מסוגיא זו כלל...״

#### התמדתו הגדולה מימי חלדו

מרחיב עוד הגאון החסיד רבי אליהו לנדא שליט"א לספר על התמדתו הגדולה בתורה של הרבי זיע"א: "אצל היתה התמדה עצומה שאין לשער, ומלבד זאת היתה ידיעת התורה באופן שאין לתאר. מספרים על גודל התמדתו שהל בה כבר בימי ילדותו, שפעם הגיע אחד מגדולי החסידים אצל אביו [הגאון הקרוש רבי לוי יצחק שניאורסון זצוק״ל – רבה של יקטרינוסלב], ואמר לו אביו: ׳בא וצוק״ל ואה לו אביו: ׳בא ואראה לך דבר פלא׳, ופתח את הדלת והראה לו איך שילדו - הרבי יושב ועוסק בתורה מתוך התמדה מיוחדת.

״הרבי היה מתמיד גדול בתורה, וגם בשנות הנהגתו, ברוב שעות היום היה יושב ועוסק בתורה.

"ואכן הרבי תיקן תקנות להוספת תורה בישראל. ובכלל זה התקנה של לימוד הרמב״ם היומי. וכאשר תיקן הרבי שילמדו רמב״ם יומי, קבע אז אאמו״ר [הגאון החסיד רבי יעקב לנדא זצ"ל, רבה של בני ברק] סדר בלימוד הרמב"ם כפי הסדר שקבע הרבי, והיה גוזר מהעיתון ׳כפר חב״ד׳ בכל שבוע את הלוח של לימוד הרמב״ם היומי, והיה מניחו



עבודת הרבי שכל המעשים יהיו לשם שמים. הגאון החסיד רבי אליהו לנדא שליט״א בנועם שיחו המיוחד



הגאון החסיד רבי יעקב לנדא זצ"ל, רב ואב"ד בני ברק בלימוד תורה עם בניו, הגאון החסיד רבי משה יהודה לייב זצ"ל, רבה של ב"ב (מימין) ולהבדל"ח אחיו הגאון החסיד רבי אליהו לנדא שליט"א

האצילות; ׳אתה בראתה׳ — כנגד עולם הבריאה; ׳אתה כנגד עולם היצירה; ׳אתה נפחתה בי׳ כנגד עולם העשיה; שיש כמה בחינות של נשמות. כנגו בוינוז של הצביקים עומדים ובספר התניא מבאר, שהנשמות של הצדיקים עומדים בעולם האצילות, ועל זה אמר לו הרבי, למה לך לומר שמה שאין היום התגלות הניסים הרי זה משום יואנכי הסתר אסתירי? אלא שזה משום שייש נשמות דאצילות, ויש נשמות שאינן של אצילות׳.

״וכאשר שמע אבי מורי תשובה זו, לא היה יכול להבין הדבר. וכי יתכן לומר שהרבי אינו נשמה מעולם האצילות? ומצד שני פחד לומר שבח על הרבי, כי כשהיו אומרים שבח בפני הרש״ב, היה מוכיח וגוער על הדבר. אבל אבי לא היה יכול להתאפק, שכן הוא היה חסיד ממש, הוריד את עיניו ואמר: ״והרי גם היום יש נשמות דעולם האצילות?׳ ענה לו הרבי הרש״ב: ׳וכי מה חשבת, והרי גם בנשמות דאצילות יש כמה וכמה חילוקים׳, והביא דוגמא, שהרה״ק רבי פנחס מקאריץ היה אומר, שכאשר היד מונחת במקום אחד, לא יזיזו בסתם למקום אחר, והיינו שאצל הרה״ק רבי פנחס מקאריץ, לא היתה תנועה אחת שאינה לשם שמים, עד שיזהר האדם שלא יזיז האדם את ידו ללא סיבה, ואין לנו מושג לדעת כלל במה הדברים אמורים — — ... וזהו הענין של 'מרכבה' שהזכרנו, שלא יהיה לאדם אפילו תנועה אחת שלא לשם שמים".

#### האופן שכל כל מעשיו יהיו לשם שמים

אומר הגאון רבי אליהו שלימ"א: ״וזהו עבודה של קים נשגבים. אבל הרבי דרש מבני דורנו העבודה בי קט בעב כן אבי יווב או שבים, העבודה של 'בכל דרכיך' שכל מעשיך יהיו לשם שמים, העבודה של 'בכל דרכיך דעהו', אף שאין אנו בדרגה של הרה"ק רבי פנחס מקאריץ. והביאור בזה הוא, אצל הרה״ק רבי פנחס מקאריץ היה העבודה שכל הזות יד ממקום למקום יהיה לשם שמים, אף שאין לנו השגה מהו הדבר.

"אבל זה יש לידע, שהחסידות לא דרשה מהאדם ניתוק מעניני עולם הזה, אלא שיהיו כל מעשי האדם לשם שמים. — בענין זה ביאר הרבי בשיחה באריכות, ישם שמום. המחלוקת של בן עזאי וחכמים. שבן עזאי סבר 'מהלך כעומד דמי', ורבנן סברי 'מהלך לאו כעומד דמי' (שבת ה:). וההסבר שבן עזאי סבר ש׳מהלך כעומד דמי׳, שגם כשהאדם מהלך, הרי הוא עומד על שתי רגליו בכל עת הליכתו, ולכן הוא נחשב כעומד. והקשו התוספות שם כשם הירושלמי, שעל דעתיה דבן עואי אין אדם מתחייב על ד׳ אמות ברשות הרבים לעולם, דיעשה כמי שהונחה על כל אמה ואמה ויפטר, מאחר שמהלך כעומד

דמי. ומשני בירושלמי, שמשכחת לה ב׳קופץ׳, שאז אין .ווא עומד על רגליו.

״אלא שיש להביז מהו דעתם של רבנז. מה שמהלד לאו כעומד? וחרי כשהוא מהלך הוא עומד על שתי רגליו? והביאור בזה, שהחילוק הוא: לשם מה העמיד את רגליו, שכאשר האדם מהלך, העמדת רגליו הוא כדי שיוכל להמשיך בדרכו, ומשום כן אין זה נחשב כעומד. ולא עוד אלא שמצאנו בגמרא שם, שעומד היינו דוקא לפוש – לנוח, אז הוא פטור, אבל אם עמד ל׳כתף – לסדר המשא על כתפו, אין זה 'עומד' אלא 'מהלך'.

"וביאר הרבי בשיחה, שכאשר האדם משתמש בענייני עולם הזה, הנידון הוא לשם מה הוא משתמש בענייני עולם הזה. שהנה כשהאדם לומד כמה שעות, וכדי להמשיך בלימודו הרי הוא צריך לשינה של כמה שעות. אם הוא שוכב לישון כדי לישון, הרי זה עומד לפוש ואין זה כמהלך. אבל אם הוא שוכב לישון כדי לאגור כוחות שיוכל להמשיך ללמוד מחר, הרי זה על מנת ל'כתף', ונחשב כמו ׳מהלך׳.

״וזהו הכוונה <sup>'</sup>להשתמש בענייני עולם הזה לצורך שמים, שאין הכוונה להתנתק כליל מענייני עולם הזה, אלא הכוונה הוא שתכלית ענייני עולם הזה לא יהיה כדי להנות מהעולם הזה, וכוונתו באכילה ושינה יהיה כדי שיהיה לו הכח לעסוק בתורה.

"ועל ענין זה האריך רבינו בהמשך של 'באתי לגני' כיצד יהיה עסקו של האדם בענייני עולם הזה, שיהיה כיבו יחירו עסקן של יואוים בענייני פולם יחירו, שיחירו כוונתו לצורך גבוה. וענין זה דרש ותבע הרבי בכל השיחות, שיהיה העבודה בענייני העולם הזה לשם שמים, מלבד מה שדרש לעסוק בעבודה עם הזולת. דרש מבני דורנו העבודה כמו בדורות הקודמים, שיהיה עסקו . בענייני עולם הזה לשם שמים, ויתעלה תמיד יותר ויותר ודרש שגם בשעה שהאדם עומד בבית מסחרו. יהיה



ביאר את השיחה הראשונה 'באתי לגני'. הגר"א לנדא שליט"א בשיחה המרוממת להתקשרות לדרכו של הרבי זיע״א

כוונתו לשם שמים, עבור נתינת צדקה".

#### העבודה עם הזולת – השליחות

אצל הרבי זיע"א היה הרבה הענין של העבודה עם "לת, לקרבו אל שמירת התורה והמצוות. האם ענין זה נדרש מכל אחד בשוה, ומה נדרש מתלמיד הישיבות?

סדרי הישיבה. ורק בערב שבת אחר סדרי הישיבה יוצאים לעבודה עם הזולת. והיה מזהיר שחלילה לא יהיה הדבר על חשבון סדרי הישיבה.

אבל בנוגע לאנשים פרטיים, בזה דרש הרבי שיעסקו<sup>,</sup> בכל הכוחות, ושלא יפטור האדם עצמו מחמת תירוצים של מה בכך.

"אני הייתי לראשונה אצל הרבי בחודש תשרי בשנת תשכ״א, ואז בשיחה בשבת בראשית סיפר הרבי, שהיה אצלו אברך אחד שהציעו לו שליחות במדינה אחת, וכך אמר: ׳ישנם כאלו שלא המתינו עד שהם יבואו להציע את עצמם, אלא הציעו להם לנסוע בשליחות, וענה לי אחד מהם במכתב: יש לי דירה נאה, ולכן אינני רוצה לנסוע — כך כותב יהודי שמניח שני זוגות תפילין בכל יום וכו׳, ואעפ״כ כותב בתמימות: יש לי דירה נאה ועל דרך זה כמה וכמה טענות ואמתלאות כוי -תועה שיש לאלו בנוגע לאלו שיש להם טענות — בה בשעה אמיתיות, הרי 'אונס כמאן דעביד לא אמרינן'...

״והנני זוכר איך שהרבי בער אז כנגד תשובה זו, שנבעה מ׳הנחות העולם׳ שנבו אז בעוז באמריקה ורבינו נאבק כדי לעוקרם. תוך הדברים אמר רבינו בדרך אגב: יולמעשה, האם לאותם שהלכו לשליחות, וכי להם אין דירה נאה?! וגם זה הוא דבר פלא׳.

״וכאשר נתבונן נראה גודל הפלא בדבר, שיש אלפי שלוחים, היוצאים בלא שאף אחד יממנם או יתמוך בהם.וכל מי שיוצא יש לו כל ההוצאות עבור כל הבניינים ושאר העניינים, והרי זה למעלה מדרך הטבע, וזהו מה שאמר הרבי, האם אותם שהלכו לשליחות, וכי להם איז דירה נאה?!

. ״ובאותה השיחה ראו עד כמה הדבר נגע בנפשו. . וראו עליו איך שהתשובה של אברך זה נגע לו באופן עצום, ואז אמר: 'אין להמתין עד שיקראוהו פנימה ויורו לו לנסוע למקום פלוני, אלא עליו לקחת לידיו את ה'מפה', ולחפש היכן נמצאת מדינה או עיר שהפצת המעיינות שם עדיין אינה בשלימות, והוא מוכשר לפעול שם, ואז עליו לגשת ולהציע את עצמו ולומר ׳מדינה פלונית חרבה והיא שלך, גזור שתיבנה׳! – ואם אינו עושה כן, הנה אף שלא ציוו עליו, מכל מקום הרי זה ענין של ׳שרביטו של מלך׳! – – –

יוכאשר דיבר אז הרבי שיחה זו, היו שחשבו ש׳תמה תקופת השליחות׳, שמאחר שהרבי אינו שולח למקומות מסוימים, שוב לא יהיו מי שיציעו את עצמם, שהרי זה מן הדברים הקשים ביותר, שנותנים לאדם הניסיון של קד לך מארצך וממולדתך ומבית אביך׳, שצריכים לצאת למדבר שממה ברוחניות, ולפעמים גם בגשמיות, ההבטחות שהובטח לאברהם אבינו. אבל למעשה לא רק שלא תמה תקופת השליחות. אלא שהוא נתרבה ונתעצם יותר ויותר, וראו מופתים גלויים אצל אותם שיצאו לשליחות. והרבה שלוחים יצאו ללא שידעו מה לעשות וכיצד לפעול, אלא שנסעו כדי למלא רצונו של הרבי.

"והנני זוכר ששיחה זו היתה בשבת בראשית. ובמוצאי שב״ק היתה אסיפה גדולה בעניני השליחות, ודיבר שם הגבאי של הרבי זי״ע, אשר עמד על כל המוסדות והשלוחים, הגאון רבי חיים מרדכי אייזיק חדקוב זצ״ל, ואם עד אז היה הסדר שנכנסו לרבי והרבי הורה להיכן לצאת, הרי שמאותו זמן היה השליח מקבל הצעות למקומות שבהן זקוקים לחיזוק התורה והיהדות, והיה נכנס לרבי, והרבי היה מאשר שיצאו לפעול באותה

מעלה הגאון החסיד רבי אליהו לנדא שליִמ״א: "ונספר כמה מופתים גלוים שראו אצל השלוחים. כשהיה ניתן כבר להיכנס לברית המועצות, ביקש הרבי שישלחו שליח לאחת מהערים שם,, שם כיהן אביו ברבנות, והיה מועמד שעמד לצאת לשליחות שם בעיר, והשליח לא זכה עד לאותה תקופה להפקד בזש״ק,

והורה הרבי זי"ע שיפעל לבנות שם מקוה, והוסיף הרבי ואמר, שיִפקד האיש בזש״ק. ואכן האיש נושע ונפקד בבן זכר, ושליח זה מכהן עד היום בשליחות שם״.

#### עבודה עצמית או עבודה עם הזולת – מה קודם

מסביר הגר"א לנדא שלימ"א: ״והנה מצד אחד דרש הרבי ותבע מהחסידים עניני עבודה והתמדה בתורה, ומצד שני דרש ותבע שיתעסקו עם הזולת. אכן הרבי אמר יותר מפעם אחת שהרי זה ענין של ׳סיוע׳, וכלשון שאמר האדמו״ר הזקן ובעל התניא והשו״ע], שכאשר האדם עושה עבור השני, על ידי כן ״נעשים מוחו וליבו זכים אלף פעמים ככה״. ואמר הרבי שהרי זה כפשוטו. וממילא ״תורתו מתברכת״, שעל ידי מה שיוצאים לשליחות יהיה ״תורתו מתברכת״. — — — והיו שלוחים שראו אצלם הדבר בתורה, שעל ידי מה שיצאו לשליחות התעלו מאוד בתורה והינם תלמידי חכמים עצומים, אף שחלק ניכר מזמנם מוכרח מטבע הדברים להיות מוקדש ללימוד עם יהודים אחרים ועיסוק בשאר ענייני הקמת מוסדות התורה והחסד

"עוד ענין היה בענין השליחות, הביטול שיבטל האדם את עצמו, זה היה הדרישה של הרבי מכל אחד ואחד, שה'אני' לא יתפוס שום מקום, שכל מהותו יהיה עבור .השי״ת, ולא עבור עצמו

״ידוע את שאמר פעם הרה״ק הרבי ר׳ זושא מאניפולי. שאילו הקב״ה היה שואל אותו אם ברצונו להתחלף עם אברהם אבינו, היה משיב בשלילה. שכן הקב״ה ברא אברהם אחד וזושא אחד, ולא ייצא לקב״ה כל רווח מכך שהוא יתחלף עם אברהם אבינו, המצב יהיה זהה.

שחוא יוחולף עם אברום אבינו, והמצב יוחרו חוזה.
"אילו היה הקב"ה מבקש ממך להתחלף עם יהודי
שמחלל שבת, רח"ל; שהוא ישמור תורה ומצוות, ואילו
אתה תחלל שבת חלילה, הרי היית מזדעזע מעצם הרעיון!
– אבל מצד הקב"ה, מצד האמת, לא משנה מי מחלל ומי שומר שבת, נוגעת עצם העובדה שיש יהו שמחלל שבת. מדוע, אם כן, אינך מזדעזע מעצם חילול השבת, ורק לכך שאתה תחלל שבת אינך מוכן להסכים? "את זה הרבי זי"ע החדיר בנו — שעבודת ה' שלנו לא

תהיה למען התועלת האישית שלנו, אלא כי כך הקב״ה רוצה. וָאם כך הוא רוצה, נוגע שיהודי שני יקיים זאת במדה שווה לכך שנוגע שאני אעשה זאת. ובדורות קודמים, הענין הזה לא הודגש כל־כך, אבל עבודת השם של יהודי הקשור יוור לא ווורגש כל כן , אבל עבודונ ושם של יווור ווקשוה לרבי נראית כך. ומכיוון שזוהי העבודה של דורנו, ברור שהרבי נותן לכך כחות. כאלו שלא היו בדורות קודמים".

#### סקר הכל בתפיסה אחת

החסידים ידעו אודות סדר יומו של הרבי זי"ע:

׳כבר אמרנו, שבמשך רוב שעות היות היה הרבי יושב ועוסק בתורה. כשבאים לספר על סדר יומו של הרבי, הר שהדבר העיקרי היה לימוד התורה. וכל דקה ואפילו כל שניה היתה חשובה אצלו.

"אספר – כשהיה הגה"ח רבי טוביה בלוי שליט"א בפעם הראשונה אצל הרבי, רשם יומן לעצמו כל מה שהיה וראה, והכניס את היומן לרבי. ובתוך הדברים שרשם שם, שרואים בהנהגתו של הרבי איך שהוא נזהר אפילו בעשירית שניה, שתופס מקום אצלו, וכאשר קיבל את היומן חזרה מהרבי לידיו, ראה שהרבי העביר קו על מה שכתב סנית, לודיו, ראה שהרבי העביר קו על מה שכתב מהרבי לידיו, ראה הודה הרבי שכל שניה היתה חשובה יעשירית׳, אבל בזה הודה הרבי שכל שניה היתה חשובה ביותר בעיניו".

מספרים שהרבי במוחו הגדול הספיק הרבה יותר מאדם רגיל, גם אם היה מנצל את כל זמנו. ״התפיסה של הרבי היתה פלאי פלאים, היה פעם

שהרה״ח רבי אברהם שם טוב שליט״א, היה אצל הרבי, והיה צריך למסור דין וחשבון על ענין אחד, וכאשר מסר את הִדין וחשבון, לקח הרבי מכתב שהיה מונח על השולחן והחל לעיין בו. משראה רבי אברהם שהרבי קורא, הפסיק את דיבורו ושתק. אך הרבי אמר לו: ׳הנך יכול להמשיך בדיבורך׳... שהָרבי קלט גם מה שדיברו אליו וגם מה שקרא, שהיה לו תפיסה מיוחדת.

מציין ואומר הגר"א לנדא שלים"א: ״אביא עוד דוגמא, הנה בספרים הביאו שיש ענין שלאחר תקיעת שופר יביט ה׳בעל תוקע׳ על הציבור ושהציבור יביטו עליו. וכך נהג הרבי הריי״צ, שלאחר תקיעת שופר, היה שב למקומו, והיה



הגאון החסיד רבי יעקב לנדא זצ"ל, רב ואב"ד בני ברק בסיור בראשית ימי היישוב כפר חב"ד עם בניו הגאון רבי משה יהודה לייב זצ"ל ולהבדל"ח הגאון רבי אליהו שליט"א (מימין). משמאל רבה הראשון של כפר חב"ד הגאון החסיד רבי שניאור זלמן גרליק זצ"ל



רבינו הריי"צ מליובאוויטש זיע"א. מימין חתנו ממלא מקומו רבינו הרמ"מ מליובאוויטש זיע"א

מתיישב ופניו כלפי הציבור. אבל הרבי לא נהג כן, אלא שכאשר היה הולך מהבימה של קריאת התורה למקומו שבמזרח בית המדרש — עם הגיעו למקומו היה הולך מתוך סיבוב, ובאופן זה הביט בפני כל הציבור בסקירה

"היה פעם ששאל אחד את הרבי, אם ברגע זה אכן ראה "היה פעם ששאל אחד את הציבור — איני יודע כיצד העיז אדם פניו לשאול באופן זה - אבל כך היה מעשה, והשיב לו הרבי: ׳ראיתי שביום הראשון עמד בנכם עם בתי־עיניים, וביום השני לא לבש בתי־עיניים, וזהו דבר פלא שאי אפשר להבינו בשכל אנושי, כיצד תפס את הכל בראיה אחת של כל הציבור.

״פעם, שוחחו ביניהם מספר חתנים שהיו תלמידים ב־ אותם ב׳מזכירות׳, והרבי היה חותם בידו הקדושה על כל מכתב ומכתב. חלק נכבד מהחתנים טענו שאף שכל החתנים מקבלים מכתב עם אותו הגוסח, הרבי מכניס בו את

כל עצמיותו, ומעניק לחתז את כל הברכות המפורטות בו: אבל היו מהם שטענו שהרבי מקבל את כל המכתבים וחותם עליהם בזה אחר זה, ואינו מקדיש לכל מכתב ומכתב את מלוא תשומת הלב ח״ר. היה ביניהם חתן אחד, שאמר שהוא אף אינו מאמין — רח״ל — שבתוך טרדותיו הרבות הרבי מביט בכל שֵׁם ושם מהמכתבים עליהם הוא

"כעבור מספר ימים עבר אותו חתן יחד עם קבוצת חתנים נוספים, בפני הרבי בחלוקת הדולרים. כאשר עבר, . שאל אותו הרבי: ׳האם כבר קיבלת את המכתב? אני כבר חתמתי׳...״ (את הסיפור סיפר ה׳חוזר׳ הגאון החסיד רבי יואל כהן זצ"ל בפני קהל אנשים בהזדמנות מסוימת. לאחר מכן ניגש אליו אחד המשתתפים ואמר לו, שהוא בעצמו 

#### סעודות יום טוב על שולחנו הטהור של הרבי

"אצל הרבי לא היה שום דבר על פי טבע. זכיתי להיות כמה פעמים בסעודת יום טוב של הרבי, זכורני דרך מאכלו של הרבי. שאת הדגים היה מכסה בשכבת מלח כמו שכבת לא היה ניכר מלמעלה כי אם המלח הלבן. ובשנת תשל״ח כשהיה ההתקף לב, חששו שירבה באכילת מלח, והביאו לפניו צלחת עם מעט מלח, וציוה הרבי שיביאו עוד צלחת עם מלח.

ענין השתתפותו של הגר"א לנדא שלימ"א בשעת הסעודה היתה זכיה גדולה לה לא זכו רבים. בכל שבת הטשרור דיתה יכיד גדול הדרות את יכוד בים. בכל שבונ היה הרכי יושב בסעודות לבדו, אבל בחיי הרכנית של הריי"צ, היה הרכי עורך הסעודות של יום טוב כמו בחייו של הריי"צ, והיה שם מספר קמן של מוזמנים. והרב בזכות אבות, כשהגיע בשנת תשכ"א לשהות בצל הרבי, הוזמן גם הוא לפעודת החג בביתו של הריי"צ, והוא היה הצעיר שבמוזמנים. וכך ראה הרב הנהגתו של הרבי בשעת הסעודה.

האם גם שמעתם קידוש מהרביז

"קידוש לא שמענו מהרבי, שנכנסנו לאחר שהרבי נטל דיו, ובשעת הסעודה ישבו המוזמנים אצל השולחן". האם היו זמנים שהבחורים היו באים לחשתתף

בסעודות? ״בסדר ליל פסח חפץ היה הרבי שהבחורים ישתתפו, שזה היה רצונו של הרבי שהבחורים יבואו לראות את

הסדר. ובשעת הסדרים היו הבחורים באים לאכול שם הכזית של האפיקומן, והיו רואים את הסדר״.

אם הזכירו את הרבי הריי"צ זיע"א, סיפרו שחותנו הרבי זיע"א היה מאד מקושר אליו, גם לאחר הסתלקותו.



חשנו יראה ואהבה יחדיו. הגאון החסיד רבי אליהו לנדא שליט״א בקבלת שלום מהרבי זיע״א

#### במה התכמאה ההתקשרות?

״הרבי היה מקושר ביותר בחמיו הרבי הריי״צ, והיה עולה הרבה לאהל הרבי הריי״צ. והיו זמנים קבועים שהיה הולך בהם לציון, והיה עומד שם שעות ארוכות, שהיה עומד מול הציון וקורא את האגרות ששלחו לו וכתב על זה 'אזכיר על הציון'..."

היו לו זמנים קבועים בהם היה על הציון?

״הובי היה הולך בקביעות ב׳ פעמים בחודש, באמצע החודש ובערב ראש חודש, ואז היה עומד שם משך לפעמים היה הולך יותר לאהל, ובשנים האחרונות היה הולך הרבי הרבה יותר לאהל הרבי הרייש".

#### האמונה בהשגחה פרטית

חוזר הגאון רבי אליהו לנדא שלימ"א למהותה של עבודת הרבי זי"ע, במיוחד בכל הקשור לתורת החסידות: "הרבי היה מאריך הרבה לבאר היסוד של האמונה בהשגחה פרטית, שירוע מה שלימד הבעש״ט הק׳, שכל מעשה שיש בעולם, הכל נעשה בהשגחה פרטית. אבל הוסיף הרבי ולימד, שכל מעשה שרואה האדם, עליו ללמוד מראיה זו הוראה, שמה שראה המעשה, הרי זה בחשגחה פרטית כדי שילמד מזה הוראה למעשה. וכן נהג בעצמו בכל צעד ושעל. "ובענין זה של האמונה בהשגחה פרטית, אספר

מעשה נורא שהיה אצל הרה״ק השרף רבי אורי מסטרעליסק: מעשה בחסידים שרבם נסתלק, ובאו אל השרף מסטרעליסק כדי להתקשר אליו, וכאשר נכנסו אצלו לא נתן להם שלום, אלא לקח אותם אל חלון הבית, והראה להם דרך החלון שנוסעת עגלה עם תבן, ובשעת נסיעת העגלה, נופל תבן על הארץ, ושאלם אם הם מאמינים באמונה שלימה שעל כל חתיכת תבן בודד יש השגחה מלמעלה אם יהיה על העגלה, ובאיזה מקום בעגלה יהיה למעלה או למטה. ובאיזה מקום ייפול. החסידים הללו, אף שהיה להם אמונה בהשגחה פרטית, אבל עדיין לא הגיעו לעומק האמונה במצב שכזה, ולפי שהיו אנשי אמת, לא ענו מאומה. משכך החל השרף לזעוק ולצעוק: ׳אפיקורסים צאו מביתי׳...

״ה'חסידים יצאו לבית המדרש שבורי לב, וישבו שם זמן רב, עד שקנו דרגה באמונה זו, שלא יתכן לחשוב באופן אחר, שאין דבר הנעשה בעולם ללא השי״ת.

"ודבר זה הורה הרבי בכל שנות הנהגתו, שכאשר האדם רואה איזה מעשה, אין זה שרואה איזה מקרה דבר, אלא שהראו לו הדבר מלמעלה בהשגחה פרטית, והוא צריך ללמוד מזה הוראה למעשה. והאמת, כאשר אדם יפתח את עיניו, יראה בחוש איך שהשי״ת מנהיג הבריאה. אלא שלשם כך צריכים לפתוח ולפקוח העיניים".

#### ביטול העצמיות

ממשיך הגאון החסיד רבי אליהו שלימ"א, בשיחו המעמיק כעבודת הקודש שהחדיר הרכי זי"ע, בקרב חסידים ושומעי לקחו: "הרבי היה דורש הרבה שיבטל האדם את העצמיות שלו. וביאר פעם הלשון שאמרו רואו טי אור ווכצבורור טיר: דב או ככם וריטון שאבור. במשנה סוף קידושין: 'זאני נבראתי לשמש את קוני'. ריש בזה גירסא 'ואני לא נבראתי אלא לשמש את קוני'. וביאר הרבי גירסא זו, שהנה מה שאמרו 'ואני נבראתי לשמש את קוני׳, היינו שיש ׳אני׳, אלא שיש לו תפקיד לשמש את קוני, אבל הגירסא יואני לא נבראתי אלא לשמש את קוני׳, הכוונה שהאדם מצד עצמו, הוא לא נברא כלל — 'לא נבראתי׳, וכל ענין התהוותו הוא 'אלא לשמש את קוני׳, דזה מה שנברא הוא לא ה׳אני׳, כל מציאות האדם הוא רק לשמש את קונו. — — — מציאות האדם הוא רק לשמש את קונו. — דיה מהותו של הרבי, והיה מרבה לבאר ענין זה".

#### מענה לכל יחיד ויחיד

#### ביקשנו מהרב שלימ"א לספר מתחושותיו והרגשותיו כשהסתופף בצל הרבי וכשהיה ביחידות?

"הייתי לראשונה ביחידות אצל הרבי בשנת תשכ"א כשהייתי עדיין בחור. מה אומר ומה אדבר, כשהיו עומדים אצל הרבי היה מצר אחד פחד גדול, ומצד שני גם אהבה גדולה. והפחד היה של יראת הרוממות מפני הרבי אף שבאופן כללי היה מסתיר את הנהגותיו ומדרגותיו.

״בשנת תשמ״א, נסעתי אל הרבי זי״ע, היה זה בשנה מעוברת, וחשבתי לשוב לבני ברק לפני ראש חודש ניסן, אבל הרבי עיכב אותי עד לערב פסח. וכך היה מעשה: לפני ראש חודש ניסן הכנסתי פיתקא שברצוני לשוב לביתי, לפי שידעתי שאבי זקוק שאעמוד לימינו בהכנות לקראת חג הפסח. והשיב הרבי בכתב ידו: 'בטח ישאר

עד לאחר ב' ניסן, יום קבלת הנשיאות של מו״חי. וממילא נשארתי עד לאחר ב' ניסן. ותיכף לאחר ב' ניסן לא הייתי יכול לנסוע, שכן בשנת תשמ״א היה שנת יברכת החמה׳, ואילו הייתי נוסע תיכף לאחר ב׳ ניסן הייתי מאבד את ׳ברכת החמה׳ הן בארץ ישראל והן בניו־יורק, וכתבתי לרבי שלא אוכל לנסוע מיד, השיב הרבי בכתב ידו: ׳יתייעץ בידידים אם לא להישאר עד אחרי י"א ניסן'. וכאשר מקבלים תשובה זו, לא הייתי צריך להתייעץ, ואותה השנה חזרתי לבני ברק כמה שעות לפני בדיקת חמץ.

״הנני זוכר איך שהרבי האריך בשיחה בפורים קטן אודות השמחה בפורים קטן, מהו הענין של 'מרבים', והאריך בענין השמחה ללא שיעור.

בכל דבר וענין היו שואלים את הרבי והיה עונה תשובות בכתב, גם בענין של הגעה והליכה:

"ממש כך. בכל דבר וענין היינו שואלים את הרבי. ובכלל אצל הרבי כל מי ששלח איזה שאלה, זכה למענה, וגם אם היה שואל דברים של מה בכך היה מתייחס לכל אחד. לפי שמסר את עצמו עבור הרבה יותר ממה שתבע מאחרים. שכאשר קיבל עליו את ההנהגה, אזי מסר את עצמו לגמרי עבור הציבור.

״יש לשון מעניין שכתב הרבי באגרת לאבי ןהגאון רבי יעקב לנדא זצוק״ל, רבה של ב״בן, שבטבעו הרי הוא נגד עסקנות, שהרי הוא אוהב להיות עם עצמר, ואעפ״כ מסר את עצמו עבור הציבור. וזה היה באופן

"גם כאשר היו שולחים אליו מכתבים בדברי תורה, היה עובר על כל מה שכתבו, והיה עונה לו על מה שכתבו. בכללות היה בדעתו של הרבי שצריכים לכתוב חידושי תורה בנגלה ולהדפיסם. ראה ביומן משנת הקהל תשמ"א (עמ' 85-86): 'ביום ה' י"ז שבט (תשמ"א) היתה יחידות׳ לאורחים. עם הרב אליהו לנדא (בנו של הרב יעקב לנדא, אב״ד דבני ברק) שוחח הרבי זמן ממושך. בין הדברים שאלו לשלום אביו ואמר, שאילו לא היו החסידים מצניעי־לכת והיו מדפיסים חידושי תורה בנגלה, היתה ההתנגדות לתורת החסידות פוחתת. הרבי ביקש ממנו להשפיע על אביו שידפיס את חידושי התורה שלו בנגלה׳

״זכיתי לקבל פעם מענה מפורט מהרבי כשהייתי מגיד שיעור, בישיבה הגדולה שהיתה קיימת בשעתו בראשון לציון, והיה איזה קושי עם אחד התלמידים, ושלחתי אגרת לרבי לשאול כיצד יהיה ההנהגה עם תלמיד זה, ותשובתו של הרבי היה באופן נפלא כיצד להתייחס לתלמיד, והיום גדל התלמיד לאברך חשוב״.

#### התייחסותו של הרבי למופתים

מה היה התייחסות הרבי לאותות ומופתים שנעשו

״בכללות אצל הרבי הענין של מופתים לא תפס מקום. והיה זה תַמיד רק בדרך אגב. אבל מצד שני ראו אצלו דברים נפלאים ממש. ונספר: היה יהודי בשם ר׳ לוי יצחק (איצ׳ה) פריידין מארץ ישראל, שהיה נצר לחסידי חב״ד ולפרנסתו עבד כצלם. הוא הגיע לראשונה אל רבינו בשנת תשל״ה, ועד כמה שהדבר מפתיע – עד בואו לא התיר רבינו לצלם תמונות ממנו בבית מדרשו. גם כאשר סידר הרבי זי״ע קידושין בחתונות, בשנות היו"ד והכ"ף, התנה זאת בכך שלא ייקחו תמונות, וכאשר הפצירו הסכים שיקחו — אבל שתי תמונות בלבד.

"כיצד השתנו הדברים? פנה ר' לוי יצחק אל רבינו במכתב ואמר שברצונו לנסוע אל רבינו, אבל לנצל גם את מקצועו ולצלם את הרבי זי"ע על מנת להראות אח״כ את התמונות לחסידים שבארה״ק. למרבה ההפתעה, הרבי נענה לבקשתו.

"כאשר הגיע לבית מדרשו של רבינו. עם המצלמה בידו, ניסו החסידים למנוע ממנו לצלם, ביודעם שהרבי מתנגד לכך מאוד. היו אף שהתכתשו אתו, אך מיד כאשר ראה זאת הרבי — חייך אליו ועודד לעברו, ואז ידעו כולם כי לר׳ לוי איצ׳ה – מתיר הרבי לצלם. הוא היה אדם בעל לב טוב וסגנון ייחודי ופתוח, הרשה לעצמו מה שאחרים לא הרשו לעצמם, והרבי לא היה מדחה אותו.

"בכל פעם שהיה עליו לשוב לארץ ישראל, היה ר"

לוי איצ׳ה נוהג להמתין על המדרכה מול ביתו של הרבי כדי להיפרד ממנו. הוא היה מודה לרבי על שהואיל לאפשר לו לצלמו, ותמיד נהג להתנצל על אי הנוחות הנגרמת לרבי. באותה הזדמנות היה גם מבקש ברכה עבור בני משפחתו.

"פעם אחת המתין ר' לוי איצ׳ה בהתרגשות. קודם לכן פגש אברך צעיר שסיפר לו כ' הוא ונוו"ב חשוכי ילדים ונתונים במצוקה קשה. "יש לך גישה מיוחד״ת אל הרבי התחנן לפניו הצעיר – 'אנא ממך, ספר לרבי על בעייתנו" הדברים נגעו מאד לליבו של ר' לוי איצ׳ה, והחליט להעלות את הדבר בפגישתו הקצרה עם הרבי. בתארו לפניו את מצוקתו של הצעיר, ובעוד הרב בנימין קליין, אחד ממזכיריו של הרבי, ממתין לו בסמוך כדי להסיעו ל'777, נתן הרבי בר' לוי איצ׳ה מבט נוקב והשיב: 'אמור לאברך נתן הרבי בר' לוי איצ׳ה מבט נוקב והשיב: 'אמור לאברך אמותיהם ואזכיר על הציון'.

"ואז, כפי שנהג פעמים רבות בעבר, הזמין הרבי את ר' לוי איצ׳ה שלא יעשה את הדרך בחזרה ל־770 ברגל, מרחק הליס הלא קטן, אלא יתלווה אליו בנסימה ל־707. על פי הליכה לא קטן, אלא יתלווה אליו בנסימה ל־707. על פי בפעם הזאת נכנס למכונית בתקווה לומר כמה מילים נוספות כהשתדלות עבור בני הזוג. אך הרבי לא הותיר לו בלבד, התעניין הרבי בבני משפחתו, ושאל אם היה סיפק בלבד, התעניין הרבי בבני משפחתו, ושאל אם היה סיפק בידו לקנות מתנות לאשתו ולילדיו. כאשר הגיעה המכונית של הצעיר כדי למסור לו את תשובת הרבי, ומיהר לביתו של הצעיר כדי למסור לו את תשובת הרבי. מיד אחר כך עלה למטוס שהביאו ארצה.

"פחות משנה אחר כך, בכ"ה אלול, כאשר הגיע לקראון־
הייטם בפעם נוספת, נתקל ר' לוי איצ'ה פריידין במארחו, ר'
גבריאל שפירא, כשהוא ממהר לצאת מביתו: "שלום עליכם,
גבריאל שפירא, כשהוא ממהר לצאת מביתו: "שלום עליכם,
עבור בני הזוג חשוכי הילדים, ובכן, הגעת בדיוק בזמן
לברית המילה'... פריידין הביט בשעונו. השעה היתה כמעט
עשר בבוקר. בשעה הזאת עוזב הרבי את ביתו בדרכו אל
707. כל להתעכב שניה אחת נוספת, מיהר לרחוב פריזינט
'רבי' – פנה אליו ר' לוי איצ'ה, נשימתו קצרה מן הריצה
'ריבר' – הרבי הקשיב בסבלנות, ומיד הגיב:
הבריתו' – – הרבי הקשיב בסבלנות, ומיד הגיב:
אל תעשה עניין מכל דבר' – אמר בתנועת ביטול – 'אין
צורך להתפעל כל כך'..."



אורו קרן בכל קצווי תבל. כ״ק מרן אדמו״ר מליובאוויטש זיע״א

#### דרכי ההתקשרות לאחר ג' תמוז

מהו דרכי ההתקשרות לרכי עכשיו לאחר ג' תמוז?
"עכשיו לאחר ג' תמוז דרכי ההתקשרות הוא כמו שקבע
"תכשיו לאחר ג' תמוז דרכי ההתקשרות הוא כמו שקבע
הרבי בעצמו לאחר הסתלקות חותנו הדיי"צ זייע בי' שבט,
על ידי הלימוד בתורתו ובשיחותיו וללכת בדרכיו.
"ב"ה אנו רואים איך שליובאוויטש ממשיכה גם לאחר
ג' תמוז באופן נפלא, באופן שאי אפשר להבינו".

• • •

רבות ניתן להאריך מהשיחה המיוחדת והמרוממת בהם הרבה בהגון החסיד רבי אליהו לנדא שליט״א, על הנהגה קדושה שהיתה ליתל־תלפיות' נשגב, חדרו ובית מדרשו של קדושה שהיתה ליתל־תלפיות' נשגב, חדרו ובית מדרשו של כ״ק הרבי מליובאוויטש זי״ע, אשר שלוחיו פרושים בכל נקודה ברחבי תבל, ובכל מקום שיש בו — או שמגיע אליו יהודי — מזכירים לו את דבר יהדותו. אין בכח אנוש לתאר גדלות כה מרוממת, או היקף פעלים כה כביר. ביריעה זו, נענו אך בשולי אדרת, מעט מזעיר מים גדול וענק — לעורר זכות, לחמט לבבות ולהביא לקבלות טובות. זכותו הגדולה תגן בעדנו ובעד כל ישראל, אמן.



בשמחת נישואי הרה״ח רבי בנימין לויטן, בשנת תש״י. משמאל לימין: כ״ק מרן אדמו״ר מליובאוויטש זיע״א; הרה״ח רבי שמואל לויטן (אביו של החתן); הרה״ח רבי משה לייב רודשטיין (עומד); החתן; הרה״צ רבי בנימין לויטן; כ״ק מרן אדמו״ר הרה״ק רבי יעקב חיים מסטאלין זיע״א שמנו״כ בדיטרויט; והרה״צ רבי משה שניאורסון־טוורסקי – זכר צדיקים לברכה



הקדושה והכמוסה מעין כל חי, והייתה מתגלה לעינינו הנהגה בדרך הבעש"ט, כשרבינו עומד בפני המקום ברוך הוא ומבקש על עמו בתוקף ובחוזק יד, באותן הדרכים והנתיבות ששימשו את מאורי החסידות הראשונים \* רשימה המנסה להציץ לפני ולפנים, מאחורי הפרגוד, למה שנגלה לנו מעבודת הקודש המופלאה הזו, של לימוד זכות ועריכת סנגוריה לפני אביהם של ישראל

+ הדב שמואל דסקין

מיום שהחל להתנוצץ בעולם אור שבעת הימים מורינו הבעל שם טוב, התחדשו כל הדרכים וכל הנתיבות בעבודת השם, והחלו זוהרים ומאירים מרוח אלוקים המרחפת על פני המים, זה רוחו של המלך המשיח. אור חדש על ציון פני חובשה או הוא להומק המשחה הוא פל בין האמרה האיר, והולך ואור, עד ביאת גואל צדק, על כן יאמרו המושלים, הצדק והקדוש רבי פינחס מקוריץ נ"ע, תלמידו של הבעש"ט, משל לאדם המהלך בחושך הלילה מעיר לער. כל זמן שהולך ומתרחק מאור העיר הראשונה הולך האור ופוחת. כיון שהגיע לעיבורה של דרך, וימש חושך, החל להתנוצץ אורה של העיר החדשה אליה הוא הולך, והולך ואור. וכך, דורות הראשונים הלכו והתרחקו מזמן הבית, הולך ופוחת. וכיון שנתגלה הבעש״ט, החל אורו של משיח להתרבות בעולם.

ומן החירושים הגדולים שהתחדשו בידי הצדיקים מאז בוא הבעש"ט, היא ההתעסקות בקירובן של ישראל לאביהם שבשמים, דאגה לכל יהודי באשר הוא, והיה רגיל הבעש"ט לאהוב גם את אלו שאינם נראים כצדיקים גמורים. ומסיפורי החסידים על פלילות שערכו צדיקים עם קונם למען צאן מרעיתם.

בדורות הראשונים של רבותינו תלמידי הבעש"ט מפורסמים סיפורים כאלו בעיקר על הרה"ק רבי לוי יצחק מבארדיטשוב נ"ע, "סנגורן של ישראל", שהיתה דרכו ללמד סנגוריא. וכך על זה הדרך יש סיפורים רבים מספור על הסבא קדישא משפולי, ועוד מן הצדיקים, שהיו רגילים לדבר ולתבוע את טובת ישראל, גם בטענות ותביעות כלפי שמיא, ומסרו נפשם על זה.

כ״ק מרן אדמו״ר מליובאוויטש זיע״א נהג בהצנע־לכת ובהסתרה, ולא הראה כלפי חוץ הנהגות של הפלא ופלא, הסתיר את עצמו בחירושי תורה ודרכי החידוש והפלפול, בהנהגה של עצה טובה וברכה, בלימוד דעת את העם — אמנם בדרכים מיוחדות, אך את הנתיב הפנימי, אשר לא ידעו עיט, לא הראה ולא הפגין בחוצות. אמנם, בעת מן העתים. ברגעים מיוחדים. היה נחשף טפח מעבודת הצדיק הקדושה והכמוסה מעין כל חי, והייתה מתגלה הנהגה בדרך הבעש"ט, כשרבינו עומד בפני המקום ברוך הוא ומבקש על עמו בתוקף ובחוזק יד, באותן הדרכים והנתיבות ששימשו את מאורי החסידות הראשונים.

בעמודים שלפנינו ננסה להציץ לפני ולפנים, מאחורי הפרגוד, למה שנגלה לנו מעבודת הקודש המופלאה הזו, של לימוד זכות ועריכת סנגוריה לפני אביהם של ישראל.

#### נדר על דעת רבים

מסופר אודות הרב הקדוש מברדיטשוב שאמר שגם לאחרי פטירתו, יעמוד ויתבע מהשי״ת את גאולתן של ישראל, ולא יסכים להיכנס לגן־עדן עד שתתמלא בקשתו. וכשעבר הזמן מפטירתו ומשיח טרם הגיע, אמר אחד הצדיקים, שמן הסתם שמע רבי לוי יצחק כיצד אומרים בגן־ עדן "אמן יהא שמיה רבה", ותיכף עבר לשם באהבה עזה כרשפי אש.

שבת קודש פרשת קרח, ה' בתמוז תשמ"ט, חמש שנים תמימות קודם יום הסתלקותו של רבינו, ועלייתו לשמי רום, סיפר רבינו בהתוועדות קדשו סיפור זה בקיצור, והוסיף

דברים המבהילים את הרעיון. ידוע הסיפור עם גדול בישראל, שהיה ראוי לכך, אשר אמר שבבואו למעלה, אחרי מאה ועשרים שנה, יעורר

רעש — שהקב"ה יכוא את הגאולה. אחרי הסתלקותו של אותו גדול, והגאולה עדיין לא מאר. אמר גדול אחר, שנראה שנתנו לאותו גדול גילוי נעלה ביותר למעלה, אשר גרם לו "לשכוח" כביכול בנוגע להבמחתו.

ןלכאורה כוונת רבינו היא גם להמשך הסיפור שאותו ךכאורה כוונת רבינו היא גם להמשך הסיפור שאותו גדול אמר שאותו לא יתן לומות, ועל זה המשיך בחיוך ואמרן דיות שמשרח עדיין לא בא — כנראה שלמעלה מצאו עצה איך לפעול אצל אותו גדול לדחות ואת... יתכן שהעצה לזה היא לעשות נדר על דעת רבים, אשר

אז הדין הוא (יו"ד רכח סעיף כא) ש"אין זו התרה בזא דעתַם". אפילו אם יפעלו אצל אחד או אחדים [לוותר], הרי זה לא יעזור — משום שפסק הדין בתורת ה' הוא, שנדר על דעת רבים נשאר בקיומו.

הקהל אינו מעלה על בעתו באותה העת על מה שיארע חמש שנים תמימות אחר כך. והרבי יושב בהתועדות ועורך ינדר על דעת רבים' שאין לו הפרה, שהוא גופו לא יכנס לגן

עדן של מעלה, עד שתבוא הגאולה. בשעת מעשה, הקהל ביקש לדחות את הדברים מראשו, אך למפרע, התבררה משמעותם המופלאה של דיבורים אלו (עם דיבורים רבים מאותה התקופה, שבשעת מעשה התקשו בהבנתם). האין זו הצצה להילוכם בקודש של ראשוני תלמיד הבעל שם?

#### יישר כוחך ששיברת

מן המפורסמות על הצדיקים ועל החסידים, שלכל אחד יש את הזמן המיוחד שלו, היום־טוב שבו הוא בהתגלות מיוחדת. היו מצדיקי הדורות שהתייחדו בחג השבועות שלהם, והיו שהתייחדו בל"ג בעומר, היו שהתפרסמו בכוח ראש־השנה שלהם, ואחרים ביום הכיפורים. אף כי אין לנו עסק בנסתרות, נראה שהכל יודו שהיום־טוב המיוחד אצל רבינו היה חג שמחת־תורה.

אין עט שיכול לתאר גודל השמחה שהיתה בבית מדרשו, שהיה מפזז ומכרכר בכל עוז לכבוד התורה ונותנה, ודברי התורה שנאמרו, בנגלה ובחסידות, עד אין לשער. היו אלו ארבעים ושמונה שעות (ובשנים שבהן נסמך חג ישמחת תורה׳ לשבת בראשית, שבעים ושתיים שעות) רצופות של התעלות לעילא ולעילא.

וביז דברי התורה שהיו נשמעים בשמחת התורה שזורה תנועה של התגלות, דברים שאי אתה רשאי לאומרם. מיוסד על המקובל מכ"ק מרן אדמו"ר מוהרש"ב מליובאוויטש זי"ע: "שמחת תורה שאַדט ניט" – דיבורי שמחת תורה אינם יכולים להזיק. ואפשר לשמוע מבין השיחים את המיית לבו הטהור, יותר מבכל השנה כולה.

ליל שמחת תורה תשמ"ז, התוועדות "הכנה להקפות" הולכת ונמשכת. והרבי פותח ב״הדרז על התורה״. או ׁליתר ״הדרך על פירוש רש״י על התורה״.

ילוכו בקודש של הרבי לבאר בכל התוועדות דיבור מפירוש רש"י על הפרשה. ועכשיו, לקראת הקפות, יאמר הרבי ביאור על הרש"י האחרון, ויהיה זה "הדרן" על דיבורי רש"י כולם. השעה כבר לקראת חצות הלילה, טרם הקפות. אשרי עין ראתה קהל קדושים, רוגשים בבית קדשי הקדשים. דיבורי הקודש חוצבי האש חודרים לב ולב, מקשה קושיה פשוטה שעולה בקנה אחד עם דרכו הכללית: איך יתכן — ואפשר לשמוע בשאלה שאין זו רק שאלה עיונית, אלא זעקה העולה מעומקא דלבא — כיצד תכן הדבר, שהתורה הקדושה תסתיים במילים "לעיני כל ישראל" שמתפרשות ברש"י "ינשאו לבו לשבור את הלוחות, והסכימה דעת הקב"ה לדעתו שנאמר אשר שיברת' – יישר כוחך ששיברת", וכי זהו שבחה של תורה, זהו סיומה — שנשברו הלוחות?! וכשמונה תורה שבחיו של משה, זה על גבי זה, השבח האחרון הוא לא פחות ולא יותר משבירת הלוחות? כיצד אירוע חמור זה, . נשאר למזכרת תלוי ועומד על האותיות המסיימות וחותמות את כל התורה כולה? ורש"י... כיצד יכול רש"י לסיים את פירושו הגדול, בתיבת ״ששיברת״, שתוכנה הוא ביטול התורה ולא קיומה, כיצד יתכן כדבר הזה?!

השאלה נשאלה ונשארה תלויה באוויר. ואז פרץ הרבי בבכי מר, ונפשו יצאה בדברו:

במצב שבו יוצא 'שם רע' על ישראל, ומעמידם בסכנה רחמנא־ליצלן, ונשאלת השאלה הי מיניהו עדיפא: התורה שהיא הכתובה, או ישראל — שהם הכלה. משה לא שואל שאלות, ולא מתייעין עם אף אחד, ואף לא עם קוב״ה בעצמו... הוא תופס ושובר את הלוחות, קורע את 

הדברים מיוסדים כמובן על פירוש רש"י בפרשת תשא (לד, א ד״ה פסל לך) ששבירת הלוחות היתה על מנת להושיע את ישראל, ש״מתוך קלקול השפחות יצאה עליה שם רע״.

משה הוא מקבל התורה, את אחד לא הגיע להבנת

תמימות אחר כך. והרבי יושב בהתוועדות ועורך 'נדר על דעת רבים' שאין לו הפרה, שהוא גופו לא יכנס לגן עדן של מעלה, עד שתבוא הגאולה

מעלתה כמשה רבינו. וכאן מדובר אודות לוחות ראשונות, שעצמותו ומהותו יתברד התעסק עמם מתחילה ועד סוף. יוהלוחות מעשה אלקים המה, והמכתב מכתב אלקים הוא". ואף על פי כן, כשמדובר על סכנה לישראל, ולו יהי רק שלושת אלפים איש מישראל, משה לא שואל שאלות... לא מתייעץ עם אף אחד... ותיכף בירידתו מהר סיני, שבו קיבל את הלוחות, תיכף שובר את הלוחות הראשונות... על מנת... להציל... את ישראל!!...

והדברים נשמעים בקול חנוק, גנוחי גניח וילולי יליל בקול זעקה גדולה ומרה. ולא קשה לשמוע את דאגתו של הרבי לישראל העומדים אף הם עתה, ואפשר שלא שמרו מה שצריך לשמור, ואפשר שהתורה יכולה להיות קטגוריה



סנגורו של ישראל

עליהם... והדאגה העמוקה לשלומם של כל אחד מהם.

מציאותו של משה היא תורה. הוא מוסר את נפשו, ומעמיד את כל עצם מציאותו עבור ישראל. משה שובר את לוחות ראשונות, מציאותו של עצמו, כדי לשמור ולהגן

וכדברי התנא־דבראליהו (רבה יד) "שני דברים קדמו לעולם תורה וישראל, ואיני יודע איזה מהם קודם, ואני ישראל קדמו". כשעומדים בשמחת תורה, פוסקים "ישראל קדמו", שראל קודמים לכל! וכמילא, אם ישנו ספק שיכול לפגוע, לגעת, כישראל חם ושלום, אין מקום למחשבה ועושים כל האפשרי, אפילו שבירת לוחות ראשונות, להציל את ישראל!

מבין שברי הדיבורים והבכיות, נתבארו התשובות על השאלות בהם פתח: התורה מסתיימת בתיבות "לעיני כל

ישראל״ האומרות שכל התורה כולה היא עבור ישראל, וזהו שבחו של משה, ובזאת חותם רש״י את פירושו: הכל ישראל, והתורה עצמה אומרת שכל עניינה ומציאותה היא עבור ישראל.

הקהל אינו מעלה על דעתו באותה העת על מה שיארע חמש שנים

את דברי הקודש הללו אפשר לקרוא בספרים הנדפסים, ובין השורות לזהות את הכאב והזעזוע הגדול. אישית שמענו אותם מיהודים שנכחו בשעת מעשה בהיכלו של רבינו, ויותר משסיפרו ודיברו, מבחין אתה בין ריסי עיניהם במה שזכו לראות באותו הלילה.

#### 'חצתי את רגליי, איככה אטנפם?

בהקדמה לספר התניא קדישא מעיר רבינו המחבר זיע״א כי "אינה דומה שמיעת דברי מוסר לראיה וקריאה בספרים", במשמעות הפוכה כמובן מלשון חז"ל של "אינה דומה שמיעה לראיה". שמיעת דברי מוסר עומדת כמובן במעלה עליונה על הקורא בספר, ואת הקטע הבא אפשר לשמוע. עד עצם היום הזה. בהקלטה שנותרה בחסדי השם מאותו המעמד.

התוועדויות הקודש של רבינו זיע״א היו מגיעות אל תמציתן ברגעי אמירת ה'מאמר'. משמעות אמירת מאמר־ חסידות הוא במסורת רבותינו אדמו״רי בית חב״ד זיע״א גבוה מעל גבוה. שונים הדיבורים בהתוועדות כולה, מזמן ה'מאמר'. בהתוועדות שיכולה היתה להימשך שש ושבע שעות, נאמרו דברי תורה והתעוררות, בתורת הנגלה בפירוש רש"י על התורה, בענייני השעה, ביסודות בעבודת בריר. אך המאמר קובע ברכה לעצמו. אחרי 'ניגון הכנה' עומד הקהל על רגליו, והרבי בעצימת עיניים על הרוב, ובניגון מיוחד משמיע את המאמר, בדרך כלל בטון דיבור מהיר יחסית, דברים קצרים הכוללים עניינים עמוקים ורחבים. ובשעת אמירת המאמר ניכר בגלוי כי הרבי אינו אתנו', הוא נמצא בגן עדן העליון, ומשם משמיע את

עתה, האזנה לדברי התורה שבהתוועדות, היא קלה יחסית. אפשר להאזין להקלטות, להתרומם, להתעלות לשעה קלה לעולם שכולו תורה ואמונה, אהבה ויראה. אבל שמיעת מאמר, ואפילו למנוסים ורגילים בתורת החסידות, היא מלאכה קשה המצריכה ריכוז מיוחד, ומוטב ללמוד את המאמר עובר לשמיעתו מפי הקודש. ולעתים, רק אחר שמיעה אחת או שניים אפשר להתחיל להבין את הדברים.

יתירה מזו: רבינו עצמו התבטא כמה פעמים שיותר נקל לו לומר את המאמר בתחילת ההתוועדות, כי אמירתו יוצרת אפילו אצלו — וכל בר דעת מבין את הריחוק והְפלאת הערך שלו מאתנו, יושבי בתי חומר – סוג של מתח המפריע להתוועדות...

המועד הפעם הוא פורים. אותו היום הקבוע אצל רבותינו מאורי החסידות לדורותיהם, לגלות טפח מעולמם הפנימי, ולעשות בעד אחינו בני ישראל. כך היה מעולמים, וכך היה גם אצל רבינו באופן גלוי. וכך בעיבורה של התוועדות פורים תש״כ, נאמר מאמר חסידות על הפסוק ״בלילה ההוא נדדה שנת המלך״, מאמר עמוק המבאר מהי ישינה׳ למעלה כביכול, וכיצד נפעל יעורה למה תישן היי. בין הדברים פונה הרבי לבאר את הפסוק בשיר השירים ב, ...ב. ב כנו יוב לבא או הפסוק בשין הסוקה "אני ישנה ולבי ער. קול דודי דופק, פתחי לי אחותי, רעייתי, יונתי תמתי". ובדרך חב"ד העמוקה מבוארים הדרגות השונות בנשמה, המקום בו היא מכונה "אחותי" המקום הנעלה יותר שבו היא מכונה "רעייתי", ולמעלה מזה "יונתי", ועד לדרגה הנעלית ביותר, בו מכונה הנשמה ״תמתי״. וכיצד הבורא ית״ש דופק על דלתות הנשמה, ומזכיר לה ״שראשי נמלא טל קווצותי רסיסי לילה״, ומשמעות הדברים בעומק עומקם.

ואז, פונה הרבי לבאר את סיום הפסוקים, מענה של כנסת ישראל לדודה: ״פשטתי את כותונתי איככה אלבשנה, רחצתי את רגליי איככה אטנפם״. ורבינו הטהור פורץ בבכי מביו שברי הדיבורים והבכיות. נתבארו התשובות על השאלות בהם פתח: התורה מסתיימת בתיבות "לעיני כל ישראל" האומרות שכל התורה כולה היא עבור ישראל, וזהו שבחו של משה

- המרעיד גם את לבו של מי שמאזין לדברים בהקלטה — כשהוא טוען עבור כנסת ישראל:

על זה עונה כנסת ישראל, מכיון שיאני ישנה בגלותא' (לשון הזהר ח"ג צה, א), "פשמתי את כתנתי איככה אלבשנה":

'כתנתי', איתא במדרש (רבה על הפסוק), שהם בגדי כהונה וכגדי מלכות. לבושי המצוות. ומצד הגלות – הז ,יכרבך׳, משר בקרבך׳ אצל אל זר אשר בקרבך׳, . גלות כנפש הכהמית וכגוף — הרי "אני ישנה בגלותא". שבשעת השינה חסר בחוש הראיה, "שאו בגיווגה. שבשפול וושינו זומו בוווש ווי איו, שאו מרום עיניכם וראו מי ברא אלה", וחסר בחוש השמיעה "שמע ישראל וגו", וחסר בכל כוחות הנפש שהיו צריכים לפעול את פעולתם. ועד ש"פשמתי את כתנתי", שהוא נשאר ללא לבושי המצוות.

לאמור, כותנת רומזת על לבושי הנשמה, המצוות (כמבואר בתניא קדישא פרק ד, וכאן מוצא רבינו רמז לזה במד"ר על הפסוק). וכאן, כאשר "אני ישנה" – כשהנשמה נמצאת במצב רוחני של שינה, שאינה רואה ראייה רוחנית ואינה שומעת שמיעה רוחנית. והיא פשטה את בגדיה, לבושי המצוות. גלות קשה ומרה של הנשמה בחבלי היצר, שאינה יכולה להתגלות, ואף מצוות איננה

מון שנתה אל הדוד המבקש לעוררה: "פששתי את ווו טענתה אל הדוד המבקש לעוררה: "פששתי את כותנתי — איככה אלבשנה" — ככר איני רגיל בקיום מצוות, ואיך אוכל לשוב ולחזור לדרך הזו של תורה

ובשמיעת הדברים אי אפשר שלא להיזכר בדברי אליהו הנביא בהר הכרמל כלפי מעלה: ״ואתה הסיבות את לבם אחורנית" (ע"פ ברכות לא, ב. ובפירושי ההגדות של הרשב״א שם), זו הגלות שאשמה במצבם של ישראל...

ולא היתה טענת ישראל אלא הקדמה, לדברים הבאים, על המשך הכתוב ״רחצתי את רגליי איככה אטנפם״ שמתפרשים בחזרה כדברי הדוד.

וכאן מתגלים עניינים מבית דין של מעלה, הרְבי מצטט את הכתוב (מלכים ב׳ כב, יט ע״פ ירושלמי סנהדרין פ״א ה״א) ״ראיתי את ה׳ יושב על כסאו וכל צבא השמים עומר עליו מימינו ומשמאלו", שיש למעלה טענות שונות, של "ימין" — בשבחם של ישראל, ושל "שמאל", של מידת הדין העליונה, הטוענת טענות כנגד ישראל. ומידת הדין כאשר שומעת ש"פשטתי את כתנתי", היא טוענת — אם כן, "רחצתי את רגלי, איככה אטנפם״.

"רגלי" קאי על "הארץ הדום רגלי", ובמיוחד על בית המקדש (ככתוב ״ולא זכר הדום רגליו ביום אפו״) – המקום שבו יש השראת השכינה למטה. בגלות, בית המקדש חרב בשל כך שהקדושה מסתלקת מן העולם, ובלשון הזוהר (לשון רגילה בחסידות ע״פ זהר ח״א רי א. ח"ג כ, ב. ועוד) ״קודשא בריך הוא סליק בגלותא לעילא ולעילא״. ועל זה טוענת מידת הדין כלפי שמיא, במצב כזה שישראל "שכחו" איך מקיימים מצוות:

רחצתי את רגלי! מה שייכות יש לי עוד עם "הארץ הדום רגלי": ("מ'האָם גאָרנים וואָס צומאָן מים הארץ הדום רגלי"), "איככה אמגפם" — כיצד יכולה לחזור - כיצד ולהיות השראת השכינה בבית המקדש. והלוא אפילו בזמן שלמה נאמר (מלכים א ח, כו) "השמים ושמי השמים לא יכלכלוך אף כי הבית הזה", וכיצד עתה, כאשר "אני ישנה", ו"פשמתי את כתנתי", כעת,

המצב העגום של כלל ישראל, עלול להיות בעצמו טענה של מידת הדין

וכשהרבי טוען את טענת מידת הדין, בכיו הולך וגובר. אפילו בהקלטה אפשר לשמוע כיצד כרבי לוי יצחק בשעתו, עומד הרבי בפני מידת הדין, חוזר על טענותיה, ומוכן להשיב לה. ואז בקול נחרץ ממשיך ואומר:



באהבתה ישגה תמיד. רבינו זי"ע עם התורה הקדושה

ועל זה נאמר "דודי שלח ידו מז החור" – אותו יודי" שהוא "דופק", באהבה רבה ואהבה עצמית, של "אהבתי אתכם אמר ה", אינו מתחשב ב'מיימינים' וב'משמאילים', ומגודל אהבתו "שלח ידו מן החור".

שאינו ממתין עד שיהיה "פתחי לי", אלא הוא עצמו עושה חור. "חתר זו חתירה תחת כסא הכבוד" (כלשון הז"ל, רות רבה פ"ה, ו. ילקום שמעוני מלכים ב רמו רמו), מקום שאין בו שליטה למיימינים ולמשמאילים. חור במחיצה של ברול שמפסקת בין ישראל לאביהם

שכשמים, שממנה תבוא התעוררות שבאה מלמעלה. לאמור, אהבת השם הגדולה של ״דודי״ ה״דופק״ על חדרי הלב של ״אחותי, רעייתי, יונתי, תמתי״, אינה מתחשבת בטענות מידת הדין. ונגד מידת הדין, ונגד כל טענה ומענה, ״שלח ידו מן החור״ — כלומר, הוא עושה חור, חתירה תחת כסא הכבוד לקבל בתשובה פושעים וחטאים. בקיעת חור במסך המבדיל בין ישראל לקב״ה שנוצר מכוח ״עוונותיכם היו מבדילים״. והביטוי של החור הזה הוא היכולת ליהודי, בשפל המצב, לקבל התעוררות מלמעלה לתשובה.

והרבי ממשיך, לא רק ״חור״ עושה הקב״ה באהבתו, אלא גם ״שלח ידו מן החור״:

ואינו מסתפק בחתירה תחת כסא הכבוד, אלא "דודי שלח ידו מן החור" — בעזר וסיוע מלמעלה, שגם מי שנמצא במצב של "פשמתי את כתנתי". ועד שאינו יודע "איככה אלבשנה", גם אצלו ייפעל "ומעי המו עליו". ומה זה "ומעיי המו עליו"?

בגמרא חולין (נו, ב) נאמר שבני מעיים מתחילים מן הלב. העזר והסיוע מלמעלה, של "דודי שלח ידו מן החור" פועל התעוררות הלב, התחלת בני המעיים, גם אצ"ל מי שוועק ומתוודה ש"פשמתי את כותגתי", והתעוררות נמשכת עד למעיים, ולמעיים התחתונים שהם כלי העיכול, הקשור גם עם הבירור בין החלק המוב והחלק שצריך לזרוק מן הגוף. גם במקום כזה, באה ההתעוררות מ"דודי שלח ידו מן החור"... שחודר את כל מציאתו של האיש הישראלי ("עם נעמט דורך דעם גאַנצן אידן"), ו"מעי המו עלֿיו", שאינו מוצא מקום לעצמו (ער געפינם זיך קיון אָרם נים"), ועד שמתהפך לגמרי, מן הקצה אל הקצה.

פסק דין נחרץ זה, שאף שיש כאלו שלגמרי אינם יודעים כיצד לקיים תורה ומצוות, ואף שמדת הדין טועות מה שטוענת — אין הקב״ה מתחשב בכל זה, ופועל בכל ישראל הרהורי תשובה ועד לתשובה שלמה, כשהוא

מפורש יוצא מפיו של רבינו בקדושה ובטהרה, מעורר כל לב בתשובה.

וכששומעים קול בכיו של אותו צדיק, בעבודת הקודש הזו, אי אפשר שלא לחשוב: על מי הוא בוכה? האם לא עלינו אנחנו, וכיצד יכולים אנחנו להיות קצת פחות נחותים, שהבושה תהיה פחות גדולה...

#### והלכתא אבי הבן מברך שתיים

פסקי דינים והתערבות בטענות שמיימיות כמו בפורים תש"כ, היו בהזדמנויות נוספות. כמו בהתוועדות - שגם ממנה יש הקלטה — מי"א ניסן תשכ"ב. אותו היום מלאו לרבינו זיע״א ששים שנה, ונערכה התוועדות קודש לציוז היום.

התוועדות כולה מופלאה, ומלאה בשיחות קודש מרתקות בדרך הנגלה, כדרכו והילוכו בקודש. כמו ביאור מעמיק בגמרא (מו״ק כח, א) דרב יוסף עביד יומא טבא לרבנז בהגיעו לגיל שישים דנפקי ליה מכרת דיומא, ועוד.

בענוותנותו, הקפיד רבינו שהתוועדות שכרוכה עם ענין פרטי שלו, כמו יום הולדתו, תשולב בסיום מסכתא, שאו יש כביכול הצדקה לטורח הציבור. ה׳הדרן׳ באותה התוועדות הוא על מסכת פסחים. ״רב שמלאי אקלע לפדיון הבן״, הרבי יורד לשורש גדרי מצוות פדיון הבן, אם רמיא על אב או על הבן עצמו ורק שהאב פודהו והבן, והבן, והבל, והבל שאם במידה והבל, כפי שאפשר והנפקותא היוצאת מזה. קולו של הרבי, כפי שאפשר לשמוע בהקלטת הדברים, הולך וסוער ברתחא דאורייתא, בסגוננו הידוע של הרבי. מוליך ומביא, מעלה ומוריד. דרך הילוכו נוגע בעוד סוגיות, דן בדברי הצל״ח בסוגיא ומקשה על דבריו, ואחרי שמניח את היסודות פוטר את הקושיות והכל בא על מקומו בשלום. והסגנון חי ורותח בלהבת התורה.

ואז נשבר קולו הקדוש, והוא חוזר על הסוגיא בדרך הפנימיות, בקול חנוק ההולך ואט אט. פריון הבן הוא כמובן פריון בניו של הקב״ה מגלותם, והמשא ומתן אודות השאלה אם ״שהחיינו וקיימנו והגיענו — אב מברך או כהן מברך״ הוא טענת מידת הדין.

ואת ש"פשימא 'על פדיון הבן' האב מכרך" הוא מכיון שאין כל ספק שהוצאת ישראל מהגלות הוא עניין של "למעלה מהשתלשלות" [כלומר: למעלה מסדרי הגהגת העולם] כי ב"סדר השתלשלות" היתה המענה בשעת יציאת מצרים "הללו עובדי עבודה זרה, והללו עובדי יציאת מצרים "הללו עובדי עבודה זרה, והללו עובדי עבודה זרה". וכיוצא בזה בגלות האחרון, לעולם אין לדעת מה מתחולל בעניינים של 'היפך מידת החסד'.

וכיון שמזכיר הרבי את המידה של ״היפך מידת החסד", קולו של הרבי נשנק, והוא מבאר כשכל מלה יוצאת מפיו, מדודה ומכוונת:

"הנה זה כא מאדום, חמוץ בגדים מכצרה... ואראה "הנה זה בא מאדום, חמוץ מנים מבים מבים, ולא ואין עוזר, ואתבונן ואין סומך", הקב"ה מבים סביב, ולא רואה אף אחד שיסייע להוציא את ישרא? מן הגלות, ועל כן, רק הוא בעצמו עושה ואת...

איקלע לפדיון הבן", כשמתבוננים בדרא דעקבתא

התוועדויות הקודש של רבינו זיע"א היו מגיעות אל תמציתן ברגעי אמירת ה'מאמר'. משמעות אמירת מאמר-חסידות הוא במסורת רבותינו אדמו"רי בית חב"ד זיע"א גבוה מעל גבוה

דמשיחא, שאז זו כבר המסיבה של פדיוז הבז. כי כבר כלו כל הקיצין, עם הסימנים שמנויים בסיום מסכת סומה, ועד ש"אין לך יום שאין... משל חבירו [מנקיות לשונו של הרבי נמנע להזכיר מאמר חכמינו זה על לשונו – "שאין קללתו מרובה משל חברו"ן, וכש"אוקלע לפריון הבן", אומרים ש"פשיטא, על פריון הבן" — "אשר קדשנו במצוותיו וציונו על פדיון הבן" — "האב מברך".

וציונו על פדיון הבן" — "האב מכרך". קריאת התיבות הללו בדיו על הנייר, אינה מעבירה את עוצם הכוחות שמושקעים בכל תיבה ותיבה, כביכול הרבי מתבונן וקובע פסק דין, שנמצאים בעקבתא דמשיחא, ושחובת האב על בנו לפדותו מן השביה, ושאין מי שיעשה זאת (במובן, שע״פ טבע הרוחני גם כן, לאו דוקא שיש לזה מקום, מצד טענות מדת הדין), וברור שרק על "האב" רמיא מילתא. ופרט זה הוא בגדר "פשיטא". והרבי חוזר על פרט זה ומאריך בזה שאין כל ספק בדבר.

ואז עובר הרבי לספק בגמרא, מי מברך "שהחיינו". הביאור הוא ש"כהן" קאי על "כהן איש החסד" — הנהגת ה"עולם חסד יבנה", וכך הוא מסביר את הספק, ושוב בקול חלוש וחנוק מדמעות:

וכאן מתעוררת השאלה, בנוגע לברכה השנייה, "שהחיינו וקיימנו והגיענו לומן הוח", כאשר הגאולה צריכה לבוא כפועל, כזמן ומקום, לממה מעשרה מפחים... הרי מדובר על הגאולה האמתית והשלמה, כשיבוא איש הוגה בתורה, שזהו הרי כפשומו, יהודי, מלובש בבשו ודם, שיהיה הוגה בתורה, ולוחם מלחמות הי, וכופה כל ישראל לדבקה בו, כמבואר בפרטות ברמב"ם (הלכות העניין הזה של 'פדיון הבן' מלכים פרק יא). להתרחש כפשומו, לממה מעשרה מפחים, בבשר ודם, במקום גשמי בעולם!

והרבי המשיך ופרש את הספק, ועתה, נוסף על המילים היוצאות בבכיה חרישית, השפה והסגנון הוא ברמיזה. בביכול. חושש לומר בפירוש את הדעה הזו. אותה מבקש בחצאי ריבוע, ניסיתי לבאר כוונתו הקדושה, כפי מיעוט ערכי. ש.ר.):

ובוח יש שני אופנים: יכולה להיות סברא, ש"כהן מברך, דמטיא הנאה לידיה", שמכיון שהגאולה צריכה לבוא למטה מעשרה מפחים, אז כבר אינו נוגע כיצד תתרחש הגאולה, כיצד זה יקרה ב"שהחיינו וקיימנו והגיענו לזמן הזה". האם זה יהיה ב"קו החסדים" [גם עתה ניבטת נקיות לשונו של הרבי, הכוונה כאן היא ל״דרכי הטבע", והביטוי 'קו החסדים' היא במובן של 'כהן איש החסד׳. וכוונתו שאפילו בצד שאותו הוא מבקש לשלול לגמרי, גם שם אין מקום שיהיה זה שלא בדרך של חסדים]. שצריך לשלול דעה אצל אחשוורוש, ולשלול דעה אצל עוד דוגמתו וכיוצא כזה [כוונתו הקדושה לכאורה: שהגאולה צריכה להיות בהתחשבות בדעת אומות העולם, ובדרכי הטבע, גאולה כגאולת פורים ש״אכתי עברי אחשוורוש אנן"], ושידוה קמנא קמנאי, והכל ילך בדרכי המבע, ועל כן "בהן מברך דקא ממיא הנאה לידיה", זה הרי צריך להיות דבר הנהנה, בגשמיות, ובמילא אין נפקא מינה, עם ברכה, ללא ברכה, העיקר שנהנה... [לכאורה, הכוונה לְשלול בכל תוקף ענייני הציונות וכיו"ב. שהעיקר שיש הצלת ישראל, גם אם אין בזה הזכרת שם שמים. והעיקר שבפועל ישנה הצלה וישועה בדרכי הטבע]. והרבי ממשיך ומפרט, שהגאולה לא יכולה להיות באופז

כזה בשום פנים ואופן. וגם כאשר הגאולה באה ״הנאה״ ולידי ״לזמן הזה״, היא מוכרחת להיות בידיו של ה׳למעלה מהשתלשלות׳ ובבת אחת. נקצר במקום שאמרו להאריך, ואלו הדברים שנאמרו לבסוף (וכמו כל השיחה לה, בקול חנוק מבכי): ועל זה נאמר שאפילו "שהחיינו וקיימו והגיענו לומן

הזה", פדיון הבן כפי שהוא מתרחש ב'זמן הזה' ובשמחת הגוף... גם זה צריך להיות מכוח האב, מלמעלה מסדר השתלשלות כפי שהוא בא בהשתלשלות [למעלה מהנהגת

- וכך יונהג בפועל המבע והמציאות], בשעתא חדא וברגעא חדא יבוא ויגאלנו.

וכפסק הרמב"ם (הל' תשובה פרק ז, ה) "נגאלון מור", לא "קמעא קמעא" (כלשון הירושלמי ברכות בתחילתו). ולא שואלים שום דבר לא אצל אחשוורוש, ולא אצל מי יודעימי... זהו יום השם הגדול והנורא, שיבוא ויגאלנו, לא הכהו אלא האב!

ובזאת מסתיימת המסכתא: שקודם אמרו בבי מדרשא, וכך נפסק בד' אמות של הלכה... ״והלכתא, האב מברך שתיים".

כאמור, הדברים הובאו הנה בתמצית ממש, ובשמיעתם



באמירת 'מאמר' חסידות



טפח מעל הקרקע, התוועדות קודש עם רבינו

אפשר ממש לשמוע את הסנגוריה והמלחמה שמנהל הרבי נגד "היפך מידת החסד", וטענותיה על פי התורה (בקטעים שדילגנו הרבי פורט גם טענה משו״ת חתם־סופר, ומשיב עליה), שחס ושלום לא יעלה ולא יבוא מצב שבו גאולתם של ישראל תתעכב ותתרחש חלילה ״קמעא קמעא״, בעליות ומורדות. כיון שלהלכה ״אבי ְהבן מברך שתיִים״ – והקב״ה בכבודו ובעצמו מחוייב להציל את ישראל גם בפשטות בעולם הזה הגשמי.

#### הצלת נשמות

הדוגמאות שהבאנו עד עתה. ועוד רבות שלא הבאנו. עוסקות בישועתם של ישראל, ישועת הכלל. לימוד זכות על הרבים שמהם שהתורה יכולה להיות קטגוריה עבורם, וצריכים להודיע ש״ישראל קדמו״. ומהם שמרוב ש״פשטתי את כותנתי" כבר שכחו "איככה אלבשנה". וכלל ישראל המצוי במצב ש"היפך מדת הדין" יכולה לקטרג חלילה ולפעול שהגאולה תהיה ״קמעא קמעא״.

אך פעולת צדיק בישראל אינה רק בהצלת הרבים, אלא גם בהצלת היחיד. אין מסגרת זו המקום לעסוק בפרשיות ופעולות בעולם המעשה להצלת בני ישראל פרטיים, והלא שלוחי הקודש הפזורים בכל קצווי תבל עומדים ומעידים

עדות קיום על מעשים אלו במסירות נפש. המאמר הזה הוקדש לפעולות שמיימיות ורוחניות, בבית דין של מעלה, של סנגורן ומעורר זכותן של ישראל. ובמהלך השנים נראו מעת לעת, גם בגלוי, רגעים של עבודת הקודש של רועה ישראל ההולך אחר צאנו, לרומם גדי אחד, כבשה אחת, ולהשיבה אל העדר, כרועה עדרו ירעה, בזרועו יקבץ טלאים ובחיקו ישא, לא רק בגשמיות, כי אם גם ברוחניות. אחת השיחות היותר מפורסמות בנושא זה (וגם היא

מתועדת בהקלטה) היא השיחה על ״מרים בת בלגה״. ו׳ תשרי תשל״ה, ימי תשובה, ספרי חיים וספרי מתים פתוחים. במהלך ההתוועדות עורך רבינו סיום מסכת, והפעם — בשל הסמיכות לחג הסוכות — על מסכת סוכה המסתיימת בסיפורה של מרים בת בלגה והעונש שקבלה כל המשמרת ש״חלונה סתומה, וטבעתה קבועה״ וכו־

תנו רבנן, מעשה במרים בת בילגה שהמירה דתה, לכה ונשאת לסרדיוט אחד ממלכי יוונים. כשנכנסו להיכל היתה מבעמת בסנדלה על גבי ואמרה: לוקום לוקום, עד מתי אתה מכלה ממונן של ישראל ואי אתה עומד עליהם בשעת הדחק!

פשט הדברים: אותה מרים דיברה דיבורים של היפך הכבוד כלפי מעלה (שהמזבח "מכלה ממונן של ישראל" כ"לוקוס" שהוא זאב בלשון יווני, ואינו מושיע אותם), ועל כז נענשה היא ומשמרת בית אביה.

במהלך השיחה שאל הרבי, אחרי כל המבואר בגמרא שהמשמרת כולה נענשה בשל מרים בת בלגה: כיצד יתכן שהמשבות כלות בכלות בל המשפעותי שמעשה שלילי של אשה אחת יהפוך לעניין כה משמעותי של ביזיון לאורך זמן למשמרת שלמה של כהנים, ובזיון לאותה אשה פרטית שכך נהגה, איך אפשר לבזות כך יהודי', מוטב היה להעלים את החטא לבל יזכר ולבל יפקד ולבל עלה על לב. וכיצד זה עולה בקנה אחד עם לימוד זכות על

 שאלת חכם חצי תשובה", בתורתו של רבינו
 השאלות כשלעצמן הוראות חינוך הן, כיצד יש לקרוא
 גמרא, היאך אין "להסכים" ולקבל ביזוי כבודה של בת ישראל, איזו שתהיה...

והרבי השיב על שאלה זו בשלוש תשובות האחת על גבי חברתה. בקיצור נמרץ: התשובה הראשונה היא על דרך הנאמר בשלומית בת דברי — "אחת היא ופרסמה הכתוב" (שמו"ר א כח). שמטרת הפרסום היא להורות שעל אף שהיו אלו יָמִים קשים, ושלטו יוונים בישראל וכר׳, לא העלו בחכתם אלא אחת בלבד שהגיעה עד שאול תחתית, ועל כן

> וכיון שמזכיר הרבי את המידה של "היפך מידת החסד", קולו של הרבי נשנק, והוא מבאר כשכל מילה יוצאת מפיו, מדודה ומכוונת

זכות היא לישראל, וזכות היא גם עבורה, שיזכירו זאת כל הזמן שלא יותר מאשר אחת הגיעה לכזה מצב גם כששלטה מלכות יוון הרשעה וכו׳.

התשובה השניה, היא על יסוד דברי הרמב״ם באיגרת תימן אודות ירבעם בן נבט, שגם אחרי ש״חטא והחטיא את הרבים״ עדיין יבואו אליו בטענה על שלא שמר עירוב תבשילין. וזאת בשל התקווה שתולים בכל אחד, גם לאחרי שחטא ופגם, שיש לכל מעשה שלו חשיבות, והוא אינו יכול לומר ולחשוב שנגזר ונכרת ח״ו מישראל.

הוא "חמא והחמיא את הרבים", מה נוגע לקב"ה אם הוא עושה עירוב תבשילין אם לאוז הוא הרי כרת את עצמו מכל העניינים.

אומרים: לא! מה כַרת, מי כַרַת (״וואו אפגעשנימן, וואס אפגעשנימן״):! אמנם זה נקרא ״כ״ף רי״ש תי״ן״ [בנקיות לשונו לא רצה הרבי לומר תיבת ׳כַּרֵת׳ אפילו על ירבעם] והוא נחשב מבין ד' וכו' [שוב, לא רצה לומר ״ד׳ מלכים שאין להם חלק לעולם הבא״, והסתפק במילה ״ד׳״] עם כל הפרטים, אבל באמת ״ישראל הוא״, ועל כל צעד ושעל שלו, אפילו אם הוא עושה או לא עירוב תבשילין — הרי זה נוגע לעצמות ומהות אין מוף, לקדוש ברוך הוא בכבודו ובעצמו!

ועל כן מזכירים מעשיה של מרים בת בלגה, להורות שאף שהיתה בדיוטא הכי תחתונה, עדיין מייחסים חשיבות לדיבורה, והוא נוגע כלפי מעלה.

ילדה יהודיה ש"המירה דתה" רחמנא ליצלן, ונישאת לסרדיום, לקב"ה נוגע כיצד היא מתנהגת כאשר היא רואה את המזבח!

ובתשובה השלישית האריך הרבי באופן מיוחד, כשהוא ממרר בבכי:

וכאן אפשר לראות מהו ילד יהודי: "נישאת לסרד-יוט"... כרדיוט שלוחם בישראל, וכוכש את ירושלים, כובש את בית המקדש, כובש את המזבח, והיא הולכת אתו עמו, כביכול יש לה שייכות אליו... אבל ברגע שהיא רואה מה קורה עם יהודי אחר, זועקת היא "לוקום לוקום", מדוע אינך מסייע ליהודים?!

"למה מספרת זאת הגמרא: — לא כדי לספר בגנותן של ישראל הם ושלום, אדרכה! כדי להראות לכל הדורות, מהו יהודי!

מקולות הבכי הנורא הנשמעים באמירת השיחה הזו מקולות חבל הובוא הנשמול ב באברות הש הדאגה (שכמובן הובאה כאן בקיצור) אפשר לשמוע את הדאגה והרחמנות של רבינו על אותה נשמה אבודה, מרים בת בילגה.

\_\_.... אלא שכשבועיים אחר כך, בשעת שמחת תורה, מתוך שמחת החג, רמז הרבי כי לא היה זו סתם שיחה, אלא נשמת מרים בת בילגה היתה צריכה לבוא לתיקונה... וכך :סיפר

היו כאלו שתמהו: עבור מה מלמדים זכות על מרים

עושה שלום׳. בסיום תפילת שמו׳ייע בעמדו לפני התיבה

כך כתוב במשנה: "הוי דן את כל אדם לכף זכות", תורת אמת אומרת שצריכים ללמד זכות על כל אחד מישראל. ואין הכוונה שאין זה עניין אמיתי, אלא שהדברים אמיתיים גם קודם הלימוד זכות, אלא שבאמצעות הלימוד זכות מתגלית האמת הזון, ועל שבאמצעות היימוד זכות מתגלית האמת הזו. ועל דרך שכתוב בספרי מוסר אודות לשון הרע, ילישנא דקטיל הליתאיי, שהסימור בהופך השבח של הכרו מזיק לו, כי הוא מגלה את הלא־מוב שבו מן ההעלם אל הגילוי. ועל דרך זה ביחס ללימוד זכות, שעל ידי שמלמדים זכות מגלים את המוב ומביאים אותו לידי

עד כאן דברים אופיניים לדרכו של הרבי. אבל כאן פתאום מספר הרבי סיפור מעשה מרבינו בעל התניא:

פעם ישב אדמו"ר הזקן עם יחירי סגולה, והכיאו לפניו איש אחד שנכנס בו רוח, ואדמו"ר הזקן התחיל לרבר בנוגע לאלה שהרגו את זכריה הנביא, שעל זה נאמר "אם יהרג במקדש ה' כהן ונביא".

ואמר אדמו"ר הזקן שאלה שהרגו את זכריה הנביא



היו צדיקים, והמעם שהרגו אותו הוא, שכנוגע לאמירת נבואה יש משמעות אם הנבואה כבר נאמרה או לא. שקודם שהיא נאמרת היא לא חייבת להתקיים, ואמירת הנבואה מורידה אותה לעולם.

וכיון שהם ידעו שנבואת זכריה קשורה עם חורכן בית המקדש, לא רצו שהנבואה תיאמר, ועל כן מסרו את נפשם שהנבואה לא תבוא בדיבור, ועל כן הרגו אותו.

והמשיך אדמו"ר הזקן: אם כן, נשאלת השאלה על זכריה הנביא בעצמו, הרי הוא בוודאי ידע שנבואה שאינה נאמרת לא באה כל כך לעולם הזה, אם כן, מדוע רצה לומר את הנכואה: — ואף שהכוכש נכואתו חייכ דצה לומר את הנכואה: — ואף שהכוכש נכואתו חייב מתח, הרי היה צריך למסור את נפשו על זה. אלא שכיון שהיה נכיא, וקיבל ציווי על מטירת הנכואה, הרי שלא היתה לו מציאות כפני עצמו ועל כן לא יכול היה להתנגד לרצון השם. אכל האחרים שהיו שם שלא היו נכיאים, אכל היו צדיקים, הם כן היו מציאות כפני עצמם ולכן התנגדו לאמירת הנכואה והמשכתה בפועל, ועל כן ולכן התנגדו לאמירת הנכואה והמשכתה בפועל, ועל כן

כשסיים אדמו"ר הזקן את הדברים האלה יצאה הרוח מאותו איש. ואמר אדמו״ר הזכן שהרוח של אלו שהרגו את זכריה הנביא נכנסה בדרך עיבור באיש הזה, ועל ידי שהוא לימד זכות על אלה שהרגו את זכריה הנביא הוא תיקן את הרוח.

שמכל זה רואים את המעלה של לימוד זכות, שעל ידי הדיכור כזה מגלים בדיכור את העניין האמיתי שהיה

תיכף אחר סיפור מופלא זה חזר רבינו לביאור סוגית מרים בת בילגה בדרך ההלכה, וסיים את העניינים שנדברו שבוע ומחצה קודם לכן. והכהנים והעם העומדים בעזרה, רואים, ושומעים, ומבינים שזכו לראות מדברים של יחידי סגולה, המה ראו כן תמהו, הנמצא כזה איש אשר רוח אלקים בו?

שלושים שנה חלפו מאז השלישי בתמוז תשנ״ד. ורבינו, זכותו יגן עלינו ועל כל ישראל, לא נכנס בגן עדן. מכוח נדר על דעת רבים שאין לו התרה. הוא עומד וזועק, ותובע את תביעתם של ישראל. הוא עומד וזועק . בעליונים, ופועל גם בתחתונים יתיר מבחיוהי, שיהיה דור שכולו זכאי, שהבטיחה תורה שסוף ישראל לעשות תשובה בסוף גלותן ומיד הן נגאלין. מליוני הנחות תפילין, אותיות של תורה, נרות שבת קודש, ומקוואות כשרים, עולים מכוחו וכוח כוחו כל העת, והוא עומד וזועק, עומד ותובע. ומתפלל ווועק, "אלקים, אל דמי לך, אל תחרש ואל תשקוט א־ל".

זכותו יגז עלינו.



jem באדיבות

# ונההנין ממנו עצה ותושיה

מה יעשה בחזר צעיר שמרגיש שאינז מסוגל לגבזר על טבע העצלזת? מה ניתן לזמר לבחזר החש שאין טעם ותועלת בכך שישקיע בלימוד התורה, שכן 'גדזל בישראל' כבר לא ייצא ממנז? מהי העצה למלחמה עם המחשבזת הזרות המציפות את המוח בשעת התפילה? איך יתמודד בחזר שמתקשה בשמירת הראיה? כיצד להשתחרר ממתח נפשי? מהי הדרך הנכזנה בה ינהג בעל תשובה אל מזל הזריז? זמה העצה הפרקטית למי שמרגיש קזשי בכיבזד הזרים? • מאות מכתבים הזרצו מדי יזם אל כ"ק מרגא ודבנא אדמו"ר מליובאוזיטש מי"ע. יהודים מכל קצוות תבל, מכל החוגים, מכל הרקעים זמכל הגילאים שפכז את לבם זביקשו לקבל עצה ותושיה • לרגל ג' תמוז, יומא דהילולא קדישא, ליקטנו מספר עצות והדרכות שהעניק רבינו לשאלות והתמודדויות שונות

+ מ. אהרונסון

בחזון ישעיהו הובטחנו "יהשיבה שופטייך כבראשונה, ויועצייך כבתחילה, אחרי כן יקרא לך עיר הצדק קריה נאמנה". ומתוך כך אנו מבקשים ג' פעמים בכל יום: "השיבה שופטינו מבקשים ג' פעמים בכל יום: "השיבה שופטינו כבתחילה". אמנם – הקשה פעם מרן כ"ק אדמו"ר מליובאוויטש זיע"א – בתוה"ק נאמר "שופטים ושוטרים תתן לך בכל שעררך", ומה טעם שינה הכתוב משופטים ויועצים?

אלא, כך לימד: הלוא מהו חילוק בין השופט והשוטר? השופט מופקד על פסק הדין, אמירת האמת כפי שהיא, ויקוב הדין את ההר. האמת שאינה נושאת פנים ואינה משתנית לפי מה שהוא אדם. לעומת זאת השוטר הוא האחראי הביא את פסק הדין לידי ביצוע, הוא מי שצריך להוריד את הפסק מעולם הדין לעולם המעשה, וכאן יש בהחלט שינוי בין אדם לאדם. יש שצריכים לכופו, ויש שמספיק לבקשו וכן הלאה.

אמנם, כל זה בשעה שיצר הרע יש בעולם, ואנשים אינם נשמעים לפסק הדין מכוח יצרם שאונסם. וכלשון הרמב"ם: "כיון שהוכה ותשש יצרו" מתבררת האמת ש"רצונו של כל אחד מישראל לקיים כל המצוות". אך לעתיד לבוא, כש"את רוח הטומאה אעביר מן הארץ", לא יהיה עוד טעם בשוטרים, שהרי פסק הדין בוודאי יתקבל אצל כל אחד ברצון ובשמחה. את

מקומם של השוטרים ימלאו היועצים. היועץ הוא מי שצריך למצוא איך הדין והאמת של הדיין מתחבר ומתקשר עם נפשו של האדם. כלומר, בדיוק כפי שהשוטר כופה את הדין על כל אחד לפי ערכו, כך היועץ מחבר את הדין עם כל אחד לפי ערכו ומעלתו.

כיוצא בדבר ביאר פעם טעם מה ששליחות

משה היתה באופן של "ראה נתתיף אלהים

לְפַרְעֹה וְאַהֵרוֹ אָחִידּ יִהְיֶה וְבִיאָדִּ״: משה צריך לומר את האמת לאשורה כפי שהיא, אף שפרעה אינו יכול להבינה. האמת העליונה צריכה להישמע. ואחר כך אהרן כהנא רבא יבאר את הדברים עד שגם פרעה יוכל להבינם. שכד היא המידה: האמת אינה יכולה להזדייף. אותה אמת מוחלטת של "וה' אלקים אמת" – אין לה שינוי ולא גירעון ולא תוספת. ועם זאת, ודוקא משום היותה אמת, היא צריכה גם להיות דרך חיים לאדם, כל אחד לפי מעלתו ודרגתו, וככתוב "וה' אלוקים אמת – הוא אלוקים חיים".

חשוב להבין דברים אלו קודם שנכנסים ללמוד את עצותיו אמונה ופעולתו אמת של כבוד קדושת מרנא אדמו״ר מליובאוויטש זיע"א. עצותיו הרבות של רבינו, המכונסות בספרים רבים וברשימות פרטיות. יש בהו מאפיין שמבדיל אותם מהרבה עצות והדרכות שניתנו ע"י גדולי ישראל. מצד אחד, יש כאן את הצד של "וה' אלוקים אמת", העצות כולן נובעות מנקודת אמת שאין בה שינוי. העצות אינן דברי תנחומים המתיישבים על הלב, מחיית דמעה מעל כל פנים. אדרבה, מעלעול בכרכי "אגרות קודש" בהם מכונסים מרבית העצות, נראה כי כמעט ואין במשתמע שפה של רחמנות והתחשבות, להיפך, האמת כפי שהיא זועקת מכל תיו ומכל אות. אם יכתוב אי־מי לרבי על שאזלו כוחותיו מלעסוק . בתפקידו, יקבל ללא ספק מענה: בוודאי יש לך את הכוחות. בשום פנים לא יקבל "פטור" או הקלה כלשהי. והעצות כולם מלאות באמת שהוא עד לעצמו מכל פנים, כל הקורא מעיד: אכן, זוהי דעת התורה.

ועם זאת, האמת הזו אינה אמת "שורפת", היא אינה מבטלת את מציאות השואל – אלא בדיוק להיפך, היא מגדלתו ומרוממתו על כל המעשים. כפי שנראה בלקט המענות והעצות שכינסנו כאן, לציון שלושים שנה להסתלקותו, העצות הנוקבות מחד – מרוממות מאידך, יש בהם אמונה אמיתית בכוחו של האדם, ולו יהיה נער או חולה. התוכן יהיה תמיד: בידך הדבר, הבורא ית"ש נתן לך את הכוחות, ועליך לנצלם במילואם.

הקדמנו זאת, כי בטבע שבעולם, שהמחפש עצות מחפש בעיקר הסכמה על מקומו, מחילה על מעמדו, ו'הכשר' על קטנותו, וכל שהוא צריך זה נחמה ומילה טובה. את זאת לא נמצא כאן. אבל יש כאן מלאך המכה בו ואומר לו 'גדל', וכדברי רבינו בעל התניא (אגרת הקדש סימן כז) אודות דברי צדיקים אחר הסתלקותם "כי המעשה גדל והולך, גידולי גידולין, מן אור זרוע לצדיק, בשדה אשר ברכו ה' המאיר לארץ וחוצות, וגם אנחנו אלה פה היום כלנו חיים, בדרכיו דרך הקדש יקרא לה".



רבי אברהם ששונקין

#### כיצד מקבלים חשק ומרץ בלימוד

הרב אברהם יצחק ששונקין היה בסך הכל בן ארבע עשרה כאשר כתב לרבי את אשר הציק לו: הוא חש שהוא עצלן. קשה לו להתמודד עם המטלות הלימודיות.

ירן. כך השיב לו הרבי במכתב: במענה על מכתבו בו כותב על דבר אופן לימודו יהעיקר על דבר מה שנדמה לו שבמבעו יש לו כבדות

ועצלות, וכפי כתבו הנה אינו יכול להתגבר על זה, בטרם נמשיך, כדאי לשים לב כיצד מוצגת השאלה על ידי הרבי: "נדמה לו שבטבעו יש לו כבדות ועצלות". ביסוד – זהו דמיון, כי בעצם בוודאי שאי אפשר להסכים להגדרתו כ"עצלן", חלילה. ככה נדמה לו, והרבי יעניק לו עצות להתמודד עם כך. הרבי מדגיש עוד: "כפי כתבו הנה אינו יכול להתגבר על זה". הרבי חוזר על דבריו של הנער, מקשיב להם, אך מדגיש – זהו מה שאתה כותב, זוהי לא המציאות לאשורה. והעצה, בשורה אחת, היא:

הגה א' אפשרי הוא דבר זה, וכידוע פסק רז"ל יגעתי ולא מצאתי אל תאמין. והעצה לזה מבואר בתניא חלק

"אי אפשרי הוא דבר זה" — שבלתי ניתן להתגבר —
"אי אפשרי הוא דבר זה" — שבלתי ניתן להתגבר? —
שהרי "יגעתי ולא מצאתי, אל תאמין". ומהי העצה? —
הרבי שולח אותו ללמוד את כל החלק הראשון של ספר
התניא, 'ליקוטי אמרים'. באופן כללי: החלוקה הברורה בין הנפש הבהמית שיש בה ״כבדות ועצלות״ ובין הנפש האלוקית שבה יש זריזות ושמחה, והדרך להשליט את הנפש האלוקית על הבהמית, תורה גדולה היא ולימוד היא צריכה. והרבי מדריך את הנער המתחבט, גש ללמוד תניא, שם תמצא את ההדרכה המפורטת.

, אך בכל זאת, הנער זקוק להדרכה ולעצה כעת. והדרך לסיוע לו עוברת באמצעים רוחניים:

וכדי שיהיה אצלו בנקל יותר ובהקדם האפשרי, נכון שיתחזק בשלושת השיעורים הידועים — מתקנת כ"ק מורי וחמי אדמו"ר זצוקללה"ה נבג"מ זי"ע בחומש תהלים ותניא. ובכל יום קודם תפלת שחרית יתן פרומה לצדקה (כמוכן לבד שבת־קודש ויום מוב). ויהי׳ זה בלי גדר עד י"ט כסלו הבע"ל ר"ה לחסידות.

ואחכה לבשורות מוכות שהומב מצב שקידתו יהתמדתו בלימוד תורת ד' בהצלחה וביראת שמים.

הדרך לקבל את ברכת ה' עוברת תמיד — במכתבי בי — באמצעות שמירה על שיעורי הלימוד הקבועים, ובאמצעות מתן צדקה. אם הוא יקפיד על כך, תהיה לו ברכה גדולה יותר מהשמים בבעיות הללו. הרבי מבקש בוכח גוולה יותו מהסמים בבעיות הלדו. הדבי מבקש מהנער שידווח לו שאכן ״הוטב מצב שקידתו והתמדתו בלימוד תורת ה׳ בהצלחה וביראת שמים״.

עד כאן אין כאן דבר יוצא דופן על פני מכתבים רבים מספור של רבינו, והעצות הדי־קבועות על שאלות מסוג זה. אבל במקרה דנן חלה תפנית: הנער אברהם הצעיר החל לנהוג כפי שכתב לו הרבי, ואכן חווה התרוממות

והתלהבות, כמו זריקה של מרץ שהוכנסה בו בלימוד. אך זמן נוסף חלף והמרץ דעך. הוא שב לתחושת ה"עצלן" שמילאה אותו קודם, והתמלא בתחושת יאוש ודכדוך. הוא התיישב שוב לכתוב לרבי, והרבי משיב לו: רכון. הוא ההישם שב לכווב לובי, נותב משב להי במענה על מכתבו מכ״ח תמוז, כו כנת שלאחר קבלת מכתבי נתעורר ועמד בהתעוררות כמה זמן בלימוד בתפלה ובהנהגה, אבל לאחר כך נחלש בזה ומאז הוא אצלו בדרך עליי וירידה ובמילא הואוש מתגבר

אצלו וכו'.

והנה כבר כתבתי לאיזה מהאברכים הנמצאים במצב

כזה אשר מלתם אמורה בכ"מ בספר תניא קדישא ומהם גם בפרק כ"ז ואילך, ובכלל, הנה מדת היאוש ובקשת נסים דוקא במלחמת היצר וכו' — אין זה אלא מפיתויי

הרבי חזר ותיאר את הבעיה, כאומר: ״היטב הבנתי את אשר כתבת", ואז מגיעה התשובה המופלאה, הנפתחת באמירה הכה מתחשבת: ״כבר כתבתי לאיזה מהאברכים הנמצאים במצב כזה". נבין, מדובר בבחור בן ארבע־ עשרה, שבוודאי חשב כי הוא היחידי בעולם שמתמודד עם בעיות כאלו. הרבי רומז לו: חשוב לי אתה מאוד, . הבעיה שעמה אתה מתמודד זקוקה לפתרון, אך דע לך: זו בעיה שרבים מתמודדים עמה. אין בכך שום דבר חריג.

יתירה מזו — וכאן הרבי מכווין אותו לפרק מסוים בתניא — כבר בעל התניא חשב על הבעיות הללו, וכדאי שתלמד את פרק כז ואילך במיוחד. הפרקים הללו בתניא

מדברים על הדרך להתמודד עם יאוש. וכאן מופיע משפט פלאות: ״מדת היאוש ובקשת נסים דוקא במלחמת היצר" – הרצון להיפטר מבעיות רוחניות ׳כאן ועכשיו׳, ולהיכנס לייאוש בכל פעם שבה הדבר אינו מתמש, זהו דבר אופייני ל״מלחמת היצר״. בנושאים אחרים לא שמענו על כך שאנשים מחפשים פתרונות מהירים או "נסים", וגם אינם מתייאשים כל כך מהר. גם היאוש וגם ״בקשת נסים״ הם ״מפיתויי היצר

אמירה עמוקה זו צריכה לימוד ועיון גדול: יש לדעת שעבודת השם היא דבר המצריך פעולות חוזרות, שוב ושוב, וכל רצון לפתרון כולל, הוא עצמו הבעיה!

ובכן, היאך נפטרים מהצרה הזו? — הנה העצה: וכמו בכל תכסיסי היצר הרע, הנה הדרך היותר מעולה היא שלא להכנם מלכתחלה בשקלאדומריא עמו

משרה היא שיה להכנס מדכתורה בשקיא ופריא עמו אלא להתחזק בשלשת העמודים תורה עבודה (וקיום המצות בכלל =) גמ"ח – בשופי ובמרץ, אז מוכמחים אשר החשך מתמעם ונדחה, וחבל על חזמן שמבובוים על הפלפול שבזה,

פשוט: לא מתעסקים עם היצר הרע. לא חושבים על זה. ״חבל על הזמן שמבזבזים על הפלפול שבזה״ — שבמריבות עם היצר. במקום לריב עם היצר, צריך . ״להתחזק בשלשת העמודים״ (אחד הדברים שהרבי

תמיד עורר), ו"מובטחים אשר החשך מתמעט ונדחה". כלומר: בחור יקר, יש בך טוב ואור בלי גבול. יש בך גם יצר הרע, שפשוט מנסה להטריד אותך. במקום לריב אתו, תתעסק בטוב, והוא יברח.

ובסוף המכתב, מורה הרבי, ושוב כדאי שנזכור שהנמען הוא בחור בן ארבע עשרה שנים – כיצד מגדילים את ה״סיעתא דשמיא״: וכשינצל ג״כ כח השפעתו על כאלו שהם צעירים

ממנו לקרב גם אותם לעבודת ה' הנה תתרבה גם אצלו הסיעתא דשמיא.

רבי אברהם ששונקין זצ"ל נעשה לחסיד פנימי, וברבות השנים השפיע על מאות ונגע בלבבות רבים מספור בתורה ועבודת ה'. הוא נפטר בשנה שעברה, ואחרי מיטתו הלכו רבים מאוד שראו בו אב ומשפיע

#### איך להיות גדול הדור?

הסיפור הבא הוא בדיוק הצד ההפוך והמשלים של זה :הקודם הפעם, מבקש

העצה הוא נער בן תורה, תלמיד 'חפץ שיבת חיים׳, פורים מעודה כטוב התעורר לבו ביין, תחושת חש נוראה: אכזבה הוא למדן ובעל כשרון, ועם זאת התבונן הוא — בסיפורים שקרא בסיפורים אודות אשר ישראל בגילו והוא



הגאוו רבי עזרא בנימיו שוחט

בז חמש עשרה — כבר כתבו חיבורים והתפרסמו בכל תפוצות ישראל. כך נכתב ה׳שב שמעתתא׳ בידי ה׳קצות׳ כשעוד היה נער, כך כתב בעל התניא את שולחן ערוך שלו כשהוא עוד לא בן עשרים שנה. ואילו אני — חשב לעצמו – גם אם אתאמץ בכל כוחותיי – לא אגיע לעצמו לקרסוליים שלהם. אז אולי כל הלימוד איננו

בטב י. הבחור הצעיר התיישב לכתוב מכתב לרבי, בו הוא פורט את 'אכזבתו' מעצמו מהטעם הנזכר. ויחד אתה פרט את כל הבעיות הרוחניות והניסיונות שהיו לו בעניינים שונים. את המכתב כתב ביידיש, והנה מכתב התשובה – שנכתב באותה שפה של השאלה, בתרגום ללה"ק:

בתחילה התייחס הרבי למצבו הרוחני:

במענה למכתבך ממ"ו אדר שושן פורים — בו אתה למפנה לפול בל המי או שוא פורם בי בו הוה. מתב אדות המצב ברוחניות, ושואל עצות כזה וכוי, בודאי יש אצלך את ספר התניא, בו תמצא תשובה על כל השאלות שלך. ומן־הסתם יש לך את דפוס התניא עם ה'מפתח עניינים' המקל על החיפוש.

וכאן התייחס הרבי לשאלה השניה

מה שהנך שואל, מזה שמסופר בספרים וכן בעל פה אודות כאלה שבשנות צעירותם היו עילויים וגדולים

בישראל, בכלל — מה התועלת משאילת שאלות מדוע אין דעותיהן שוות:

ובפרם כפי שמבואר בתניא ריש פרק ד' שהשגת התורה תלויה ביכולת השגתו ושרש נפשו למעלה. וכפי שמבואר גם בפרק ל' על המשנה "והוי שפל

בפני כל האדם", שלכל אחד יש את המעלה שלו לגבי

כד מוזכר גם באגרת המודש סוף סימז ז' שהצלחה של אדם מסוים היא במצווה מסוימת, כי כך עלה ברצונו יתברד.

ופלא אצלי כל הגישה שלך, מכיוון שהתכלית של האדם דוא – לא "להשיג" ("איכערשמייגען") ולהיות גדול יותר מהזולת, אלא כהודעת המשנה, "אני נבראתי לשמש את קוני", ואם הקב"ה רוצה שאחד יהיה גדול במצוות הצדקה והאחר בתורה, וכיוצא בזה, צריך כל אחד למלא כוונת הבורא במה שהוא אוחו.

המדובר הוא אודות נער בז חמש עשרה. עם מחשבות אופייניות לנער כשרוני בן גילו. הרבי מתייחס אליו ברצינות מלאה. ומשיב: טעות בידך! אכן, אתה לא תהיה בעל השב־שמעתתא. אבל אתה גם לא אמור להיות. מהיכן בכלל הגיעה הגישה הזו לחפש להיות 'גדול'? התפקיד של יהודי הוא לא להיות גדול! ׳אני לא נבראתי אלא לשמש את קוני׳ — המצב בו הקב״ה העמיד אותך, הכשרונות שנתן לך, התחומים שאתה מצטיין בהם ·

יום ופציין. [אפשר בקלות לשים לב, שאת התשובה כורך הרבי בציונים ומראי מקומות לתניא־קדישא, שכן מבואר בהקדמת התניא שלכל שאלה יש מענה בספר התניא, ואכן הרבה מהמענות והעצות שנתן הרבי היו כמין דגשים בתוד התניא קדישא].

"אני נבראתי לשמש את קוני", זו האמת עד לעצמה. וכי מה מטרת ירידת הנשמה למטה?

וכאן הוסיף הרבי עוד משפט: מובן מאליו, שזה אמור רק בהגוגע (אגרת הקודש שם) לזירוז והעדפה, אבל כל היהודים מחוייבים ככל תרי"ג מצוות ותלמוד תורה כנגד כולם.

לימים סיפר הנער שגדל והיה לאיש: ״מהמשפט הזה התפלאתי מאוד, איך ש׳יודע צדיק נפש בהמתו׳... לאור דבריו של הרבי, יכולתי לרמות את עצמי שאולי לימוד התורה הוא איננו בשבילי. השליחות שהועיד לי הקב״ה היא לא להיות ׳גדול׳ בישראל, לא ניתנו לי הכשרונות לכך, ולכן לא אתאמץ ללמוד תורה ואולי אהיה עסקן . ציבור, מאחר והרבי העמיד אותי על הגישה הנכונה שכל אחד צריך למלא את השליחות הנדרשת ממנו, בהתאם לכשרונות והיכולות בהם הקב״ה חנן אותו.

"לכן הרבי הוסיף מיד לאחר מכן את המשפט האומר שכל האמור נוגע ל'זהיר טפי׳ — להתמקדות המיוחדת, אבל כל יהודי מחוייב בכל התרי"ג מצוות, ו'תלמוד תורה — כנגד כולם"".

נפשו ה׳מבקשת׳ של הנער לא כבתה בעקבות המענה הזה. להיפך, הוא מצא את מקומו, ומקומו הוא בתורה הקדושה. הוא עשה חיל בלימודיו, גדל בתורה וצמח לגאון עולם ומחדש בתורה. עד עצם היום הזה הוא

#### הדרכה מיוחדת – תפילה באריכות, צעד אחר צעד בשיטת חב"ד

באגרת מיוחדת מורה הרבי ומדריך את שיטת התפילה בדרך החב"ד, בפרטי פרטיות, לתלמיד ישיבה (ההוספות שבחצאי הריבוע אינם במקור, והם על אחריות הכותב בלבד):

במענה למכתבו... א) אופז התפלה במצבו:

י אורן יייחד בייבריי בייברי בימי השבת-קודש ויום־טוב, יוכל להאריך (בתחלה קצת), ובימות החול לעת־עתה בפירוש המלות לבד, כיון שהרי קשור הוא בסדרי הישיבה [ועל כן חייב לקצר על מנת להשתתף בסדרים]. וגם להעיר ככתבו במכחבו מקונטרס התפלה: [קונטרס הדרכה מיוחד על שיטת התפילה בדרך חב״ד שחיבר אדמו״ר מהורט״ב נ״ע עבור תלמידי ישיבת תומכי תמימים] בזה [לכאורה הכוונה, שבמכתב של אותו תלמיד ציטט פרטי הנהגה המבוארים בקונטרס התפילה, ועל זה מורה הרבי ש״וגם להעיר״ שכמובן הכל כמתאים למבואר שם].

ב) אופן ההתבוננות לפני התפלה [כשִיטת חב״ד שקודם התפלה צריכה להיות התבוננות בדברי חסידות],

ובפרט כדי שיוכל להאריך בתפלה כנ״ל: כיון שבזה הענין — ההתבוננות (ולא לימוד וקנין ידיעות חדשות), נכון יותר [א] להתבונן בענין [בתורת החסידות] שלמדו איזה פעמים, ויודע אותו. וההתבוננות תהיה או בהעמקה

יותר, או חזרה על הידיעה [ולא לימוד עניינים חדשים]. [ב] ו[פעולת ההתבוננות צריכה להיות] להרחיבה בנוגע להפועל־יוצא מזה [כלומר: להתבונן במסקנת הדברים: למשל אם הלימוד הוא בענין ביטול העולמות, ההתבוננות צריכה להיות: אם כן המסקנה היא שהעולם בטל ומבוטל וכוי], או מדות וכוי [כלומר: להתבונן בפרטים היוצרים אהבה או יראה, כמו בגדלות

שהתלים ביל ומבוסל דכון, או מרוד דכו [כלומו : להובוק בפרטים היוצרים אווברו או יראה, כמו בגדלו השם ובשפלות האדם היוצאים מהלימוד]. [2] ובזה [בשיטת ההתבוננות] יש שינוי בטבעי בני אדם: כאלו שההתבוננות נקלטת אצלם יותר כשחוזרי על הענין באותיות הרב וישנם כאלו שהדרך שלהם להתבונן ולהרחיב בענין הנלמד הוא באמצעות חזרה במחשבה על המילים המקוריות של המאמר חסידות כפי שנכתבו או נאמרו על ידי הרבין; ויש שאדרבה, כשחוזרים על התוכן ולא על האותיות [סוג אחר של מתבוננים, פעולת ההתבוננות תפעל בהם יותר דוקא

כשיחשבו על המאמר במחשבות משל עצמם לא באופן מדויק כפי המילים שכתובים בספר]. ג) הבאת ההתבוננות לפעול במדות טובות וכו' [זהו שלב שלישי: אחרי שכבר התברר מה צריכים ללמוד, יבאיזה פרטים צריכים להתבונן, כעת יבאר הרבי מה הדרך שההתבוננות ״תוליד״ ותיצור מדות טובות בנפש, שזוהי מטרת ההתבוננות]:

נוסף על שברובא דרובא יש ׳בכן׳ [״בכן״ הוא מושג ְחב״די, שמשמְעו נקודה שלְ מסקנה למעשה מתוך העניין הרחב בעומק החסידות] במדה טובה מסויימת מכל התבוננות [כלומר: נוסף על המבואר קודם שאפשר לרוב להוציא מכל קטע בחסידות, כאשר מתבוננים בו, איזו נקודה שנוגעת ׳למעשה׳ במידות שבלב, יש ענין נוסף] — הנה הענין השוה בכולם [יש תוצאה במידות, שאפשר להוציא אותה תמיד ומכל התבוננות שתהיה]

כיון שהתחבוננות היא בענין דתורת הי, אזי יש תמיד יבכן? מזה [שתי מסקנות יכולים לבוא תמיד מכל החברננות היא בענין דתורת הי, אזי יש תמיד יבכן? מזה [שתי מסקנות יכולים לבוא תמיד מכל התבוננות שלא תהיה. האחת] בנוגע לגדלות הי, [והשניה] וכן בההגדלה וההפלאה [של האלוקות ביחס לאדם, כלומר, ככל שמתבוננים בגדלות השם, מתְקבלת התחושה של אפסות האדם העומד בפני השם], זאת אומרת, בנקודה השניה, דשפלות האדם (עיין שולחן ערוך אורח חיים ריש סימן צ״ח [בהגהת הרמ״א: ויחשוב קודם התפלה מרוממות האל יתעלה ובשפלות האדם, ויסיר כל תענוגי האדם מלבו — והיינו שבשני עניינים אלו חובה ע״פ הלכה להתבונן קודם התפילה]) וכנ״ל זְהוֹ ענין השוה בכל,

[ובכל זאת, המתבקש מההתבוננות הוא לא רק להוציא ממנה את שתי הנקודות האמורות אלא] יש למצוא בכל התבוננות גם ׳בכן׳ במדה פרטית.

ד) קישור המחשבה לענין — משך שעה חשובה [חלק מ׳תורת ההתבוננות׳ היא שצריכים לחשוב באותו הענין משך זמן ״חשוב״ (כמבואר בתניא קדישא פרק מב), ועכשיו יתן את הסדר כיצד להתרגל לקשר את המחשבה בענייז אחד]:

מבכל עניני תורה וקדושה, גם על זה נאמר "מעט מעט אגרשנו", זאת אומרת שמלכתחילה מרגילין לקשר את המחשבה שעה קלה, ולאט לאט מגדילים. את המחשבה שעה קלה, ולאט לאט מגדילים. ולהקל הנ"ל — על ידי שהספר [ובו המאמר שנלמד] או הסידור פתוחים לפניו באותם הדברים והענין בו

ה) העבודה בקריאת שמע שעל המטה [חלק מרכזי בעבודת התפלה בחב״ד מודגש בשעת ק״ש שעל המטה, שהוא התחלת עבודת היום, להלן הסדר בזה]: נוסף על הכלל השוה בכל [האנשים כולם], [שהוא] חשבון מהמחשבה דיבור ומעשה דהיום שעבר [לבדוק

שהכל היה כדבעי, והצריך תיקון יתקנון, שהכל היה כדבעי, והצריך תיקון יתקנון, ישנם פרטים השייכים לכל אחד [באופן פרטי] ותלוי בתכונת הנפש, המצב בתורה ומצוות וכר׳

שלפעמים זקוקים [לנצל את זמן קריאת שמע שעל המיטה, על מנת] לעודד את הרוח ולרוממו [כי לעתים הוא זקוק לדרבון ועידודן, ולפעמים לצד ההפכר [שלפעמים אדם צריך להוכיח את עצמר ולהשפיל את הרע שבון, ועל דרך זה בענינים פרטים יותר [שיש ענינים שמשתנים מאדם לאדם ומזמן לזמן, ובכל פעם עבודת קריאת שמע שעל המיטה צריכה להיות מותאמת לצרכי האדם באותה השעה].

ו) אופן החילוק, איך לחלק המסירה ונתינה בין לימוד הנגלה וחסידות [במה צריך להשקיע יותר וכמה]: מובן וגם פשוט שלכל לראש צריך ללמוד לפי סדרי הישיבה שעות נגלה לחוד ושעות חסידות לחוד, ובהזמנים שחוץ לסדר, הדי נוסף על שלושת השיעורים דחומש תהלים ותניא הידועים ולימוד הלכות הצריכות [שהם בגדר חובה], תלוי זה במה שלבו חפץ, ובפרט בהנוגע ללימוד בעיון.

בעת רצון יזכירוהו על הציון הקרוש של כ״ק מורי וחמי אדמו״ר וצוקללה״ה נבג״מ זי״ע למילוי משאלות לבבו אותם הענינים שכותב ויהי רצון שיבשר טוב בכל האמור.

האמור לעיל הרי גם לאחרי הפירוט, אינן אלא הוראות כלליות. ובפרט ובפרטי פרטיות, יציע עניניו לפני המשפיע דא״ח שלו, שייעצהו מתאים להמסורת דמשפיעי דא״ח דתומכי תמימים מדור לדור.

מעמיד תלמידים הרבה בכמות ואף באיכות, והיום הוא מפורסם בכל קצווי תבל כראש הישיבה, הגאון המפורסם רבי עזרא בנימין שוחט שליט״א.

#### מה עושים עם חוסר ריכוז בתפילה?

הגאון החסיד רבי נתן גוראריה שליט״א, התלונן בצעירותו בפני רבינו שאינו מצליח להתרכז בפירוש המילות שבתפילה.

העצה של הרבי היתה העתקה של השורות מתניא קדישא פרק כח:

יואם יקשה לו להסירם מדעתו מפני שמורדים דעתו שהד בחזקה, אזי ישפיל נפשו להי, ויתחנן לו יתברך במחשבתו, לרחם עליו ברחמיו המרובים כרחם אב על בנים הנמשבית מיוודי יברד ו בנים הנמשכים ממוחו, וככה ירחם ה' על נפשו הנמשכת להצילה ממים הזדונים, ולמענו יעשה, כי מאתו יתברך חלק ה' ממש עמו".

הרב גוראריה מרבה לעורר על כך: הריכוז בתפילה הוא דבר מאוד משמעותי, ואם לא מצליחים, אין להקל בכך ראש, וצריכים להתפלל על כך. ומצד שני, יש הבטחה שהקב״ה ירחם ויעשה!

הרב גרואריה מוסיף ומספר על הדרכה נוספת שקיבל מהרבי. "באופן כללי", הוא מקדים, "יש לדעת שכאשר הרבי היה מברך בחור ב"חידות' לרגל יום ההולדת, בין הברכות הייתה ברכה להצלחה ב׳עבודת התפילה׳. הרבי תבע את ׳עבודת התפילה׳, וכאשר שאלו את הרבי כיצד להתפלל הרבי נתן הוראות. לי הורה הרבי ללמוד מאמרי חסידות בדרך ה׳עבודה׳ ולהתבונן בהם לפני התפילה. ״פעמים רבות דיבר אתי הרבי על הנושא של מחשבות

זרות, ובכל הפעמים אמר שאין לערוך מלחמה כנגד המחשבות הזרות, כי אם להסיח את הדעת מהן. והדרך להסיח את הדעת – אמר הרבי – היא על־ידי אותיות התורה. כשיש בראש פרקי משניות ותניא שניתן לחזור, הוחרה. כשיש בו אש פו קי משניות וחוניא שניון יחוח, אזי בכל פעם בה עולה מחשבה זרה יש לעבור לחשוב עליהם, ואדם אינו יכול לחשוב שתי מחשבות בבת אחת. ״בהזדמנות אחרת התייחס הרבי לכך שמפעם לפעם עלו לי פחדים שונים והורה לי ללמוד את ׳שער הבטחון׳

בחובות הלבבות".

רבי נתן גוראריה שליט״א גדל אף הוא לאילן נושא פירות, ונוסף על אישיותו הגדולה, אפשר לקרוא עליו את הפסוק ״ורבים השיב מעוון״ פשוטו כמשמעו. אלְפי משפחות של יראים ושלמים חבים את יהדותם לרב גוראריה, ועוד היד נטויה.



הגה"ח רבי נתן גורארי

#### עצה למחשבות המבלבלות בתפילה

אחד הנושאים שהרבו להתייעץ בו עם הרבי הוא ענין המחשבות זרות. הנה לקט מתשובותיו של הרבי בענין זה. הנקודה הכי יסודית שהרבי חזר עליה שוב ושוב במכתבים שונים, היא העצה של הסחת דעת. לא להתייחס למחשבות הזרות, ופשוט להמשיך הלאה.

עצה זו מופיעה כבר בתניא קדישא, והרבי חזר עליה לרוב, כשהוא מדייק ומדגיש שהמלחמה וההתעסקות במלחמה עם המחשבות הזרות – מזיקה.

חזרנו לנושא זה בשביל דבר מיוחד נוסף אותו כותב הרבי במכתבים: יש סיבה למחשבות זרות, הן לא מופיעות כך פתאום. החשיבות של הידיעה הזו גדולה מאוד, כי בהיבטל הסיבה יבטל המסובב — ומן הסתם יתבטלו המחשבות או לפחות ייחלשו.



רבי אשר ציילינגולד

במה שכותב שנבוך הוא בענין מחשבות והרהורים המכלכלים אותו בעת תפלתו.

- הנה ע"פ המכואר בספרים ובפרט בספרי חסידות ומוסר, ברובא באים מחשבות אלו מפעולות בלתי רצויות בעבר,

ולכן ביחד עם העצה היעוצה למחשבות המבלבלות, שזודי דיסח הדעת מהן ע"י תקיעת המחשבה בעניני תורה ומצות וטהרה בכלל (וזה שולל גם כן ענין המלחמה במחשבות המבלבלות ע"י הוכחה לעצמו איך שבלתי רצוי ומגונה, כי לא זה הענין דהיסח הדעת

הנה ביחד עם זה צריך לאכד הרושם הכלתי רצוי שבעבר, שנוסף על הענין דחרמה גמורה על העבר וקבלה מובה על להבא,

צריד להיות גם כז עניו המשכל וריחוק באותו השמח בו היתה הפעולה הבלתי רצויה והמגונה, ולדוגמא באם היה חסר ב'ועשה מוב' או ענין היפך ד'סור מרע' במצוה פלונית יש להוסיף הידור בזה מכאן ולהבא,

ואם היה מכשולים האמורים במצוה שעתה אינה שייכת אל הנכשל, יש להשפיע על אלו שעדיין שייכים לזה, שהם יוסיפו הידור בקיום מצוה מסוימה זו, וכיון שכל ישראל ערכים זה כזה, הנה זוהי תשובה ועוקרת הרושם דהענין כלתי רצוי.

(אגרות־קודש כרך טו ה׳תז) אלו ממש עצות מרחוק מגדול העצה, בסגנון מבוסס ומיוסד דבר דבור על אופנו, המראה את הדרך הישרה העולה בית קל, בלי פיתולי דברים. ההבנה היא ש״ברובא באים המחשבות מפעולות בלתי רצויות בעבר". והעצות

המופיעות כאן הם בצורה מדורגת: לכל לראש — ״חרטה גמורה על העבר וקבלה טובה על להבא" – שזה כמובן יסוד היסודות, על פי הלכה. על להבא" – שוה כמובן טור הסודות, על פי הלכוז. אבל בכך לא די, שכן ״צריך לאבד הרושם הבלתי רצוי שבעבר״, שהוא שמביא לפעולת המחשבות זרות, ולכן ההנחיה היא "תשובת המשקל" – באותה נושא שבו היה החטא או החסרון צריכה להיות הוספה.

ומה יעשה אדם שהחטא או החסרון שהיה בו, כבר איננו ברשותו? – הוא, עצתו, להשפיע על אחרים באותו העניין, ובכך יוטב לו.

ואם במכתב שכעת ראינו מובא שהמחשבות זרות בכלל באות מכוח מעשי העבר, במכתב הבא מופיעה העצה המכוונת ממש לפעולות שקודם התפילה:

מה שכותב שמחשבות זרות מבלבלות אותו בשעת התפלה.

הנה ידוע שמחשבות־זרות בעת התפלה באים בסיבת דברים במלים ומחשבות במלות קודם התפלה. וככל אשר יגדיר את עצמו כזה ימעמו המחשבות־זרות בעת

ויתפלל מתוך הסידור.

(אגרות קודשׁ כרך ח ב'רמו)

הסיום במכתב הזה "ויתפלל מתוך הסידור" – הוא הוראה שחזרה ונשנתה בכמה וכמה מקומות. היא נמצאת בהרבה מַכתבים, אך חביב במיוחד סיפורו של רבי אשר ציילינגולד שליט"א, מאשר שמע מהרבי בהיותו ב"ח-ידות׳ בקודש פנימה.

"גדלתי כילד אמריקאי מהסוג שחסידים נהגו לכנות "אַמריקאַנע צ'אַקאָלאַרניק". כשהגעתי לראשונה להתורצדות של הרבי, היה זה ביו"ד שבט (יום הדיולא של כ"ק חותנו, אדמו"ד מוהדיי"צ) תשח"י, הופתעהי לשמוע שפה כל כך שונה. הרבי אז דיבר על התרבות הקלוקלת של "כל הבן הילוד היאורה תשליכוהו" — שבאמריקה ההורים 'משליכים' את תשליכוהו" — שבאמריקה ההורים 'משליכים' את ילדיהם לתוך ה׳יִאור׳ (שבמצרים היה מקור כל הפרנסה) של ׳תכלית׳, של מחשבה ועיסוק בפרנסה ובעולם־הזה, ואילו לימוד התורה וקיום המצוות הוא בחשיבות משנית. וההוראה היא שצריך לצאת למלחמה ב׳פרעה׳ ובתרבות אותה הוא מייצג, ולחנך את הילדים ללימוד התורה

למחרת, ביום ראשון בלילה, נכנסו כל האורחים ל׳יחידות׳. וגם עבורי זו הייתה ההזדמנות הראשונה בחיי 

שבה זכח? להיכנס לקדש פנימה. הרבי אמר לי: ׳ראיתי אותך אתמול בלילה בהתוועדותי, ושאל האם הבנתי מה נאמר. אמרתי (באנגלית) שמעט הבנתי, את השיחה של ׳כל הבן הִילוד היאורה תשליכוהר׳. הרבי אמר שאני לא מחוייב להבין הכל, עתה הבנתי מעט, בעז״ה אבוא עוד הפעם, אלמד עוד יותר, ומזמן לזמן תגדל ההשגה וההבנה במה שמדובר.

במכתב אותו הגשתי לרבי שאלתי על כך שבעת התפילה המחשבה משוטטת ואני מוצא את עצמי חושב על עניינים אחרים ולא מרוכז בתפילה.

הרבי אמר שטוב שבלילה לפני השינה ובבוקר לפני התפילה אלמד חמש או עשר דקות חסידות. והרבי הוסיף, ובהדגשה, שכאשר אני מתפלל — תמיד אתפלל מתוך

לאחר־מכן אמר לי הרבי:

אומר לך איך תוכל לוכור שצריך להתפלל מהסידור: במגילת אסתר כתוב ״וְּבַבֹּאָה לְּבָיִי הַבְּּלֶדְהְ אָמַר יִנִם הַפַּבָּר יַשׁנִב מַדְשַׁבָּתוֹ דָרְעָה״. הרבי פירש מלה במלה: וּבְבֹּאָה לְּפָנִי הַהָּעָלְהְּה הַ עָּנְיְ הַיְּתְּי בְּשׁׁ בְּשׁׁ בְּשִׁר בְּבְּבְּיִהְ הַכְּבְּיִהְ בְּבְּבְּיִהְ בְּבְּבְּיִהְ בִּיִבְּיהְ בִּיהְ בְּבְּבְּיהְ בִּיהְ בְּבְּבְּיהְ בִּיהְ בִּיהְ בְּבְּיהְ בִּיהְ בִיהְ בִּיהְ בְּיהְ בִּיהְ בְּיהְ בִּיהְ בִּיהְ בִּיהְ בִּיהְ בְּיהְ בִּיהְ בְּיהְ בִּיהְ בְּיהְ בִּיהְ בִּיהְ בְּיהְ בִּיהְ בְּיהְ בִּיהְ בְּיהְ בִּיהְ בְּיהְ בִּיהְ בְּיהְ בִּיהְ בִּיהְ בְּיהְ בְּיהְ בִּיהְ בְּיהְ בִּיהְ בְּיהְ בִּיהְ בְּיהְ בִּיהְ בְּיהְ בְּיהְ בִּיהְ בְּיהְ בִּיהְ בְּיהְ בִּיהְ בְּיהְ בִּיהְ בְּיהְ בְּיהְ בְּיהְ בְּיהְ בְּהְ בְּיהְ בְּיהְ בְּיהְ בְּיהְ בִּיהְ בְּיהְ בְּיהְ בְּיהְ בְּיהְ בְּיהְ בְּיהְ בְּיהְ בְּיהְ בְּהְ בְּיהְ בְּיהְ בְּיהְ בְּיהְ בְּיהְ בְּיהְ בְּיהְ בְּיהְ בְיהְ בְּיהְ בְיהְיִיהְ בְּיִיהְ בְּיהְ בְּיהְ בְּיהְ בְּיהְ בְּיהְ בְּיהְ בְּיבְּיִיהְ בְּיהְ בְּיהְ בְּיהְ בְּיהְ בְּיהְ בְּיהְ בְּיהְ בְּיהְיה בְּיהְ בְּיהְיבְּיהְ בְּיהְ בְּיהְ בְּיהְם בְּיִיהְ בְּיהְם בְּיבְּיהְ בְּיהְיבְּיהְ בְּיהְ בְּבְּיהְם בְּיהְם בְּיהְם בְּי

צוו כען קען גיין ווייטור מיט'ן דאווענען. וְגַבְּלָאָה לְּכָנִי הַמְּלֶּהְ — כשבאים התפלה לפני מהך מהכי המדכים הקב"ה; אָמֵר עִם הַמָּבֶּר — צריך דעשות את זה עם הספר; יָשוּב מַהַשַּבְּתוֹ דָרָעָה — ואז סרות



רבינו זי"ע בקריאת ההפטרה במנחה של תענית ציבור

המחשבות הלאימובות שישנן, ואפשר להמשיך בתפילה].

רעיון זה (שמובא בספרים קדומים) נמצא כאמור גם בריבוי מכתבים של הרבי, כמו זה:

בנוגע לענון פוור הנפש, הנה כמשך שבועות אחדים... יתרגל להתפלל מתוך הסידור, וכן בשעת הלימוד כשחושב בנגלה או בחסידות, יהי' אצלו הספר או עשוושב בנגדה או בחסידות, יהיי אצלו הספר או הממכר שאודותו חושב, וכשרק יתחיל להרגיש פזור המחשבה שלו, יכים בהאותיות שכספר, אשר אותיות מאירות לפזר את החשך והבלבול וכהפירוש על הפסוק ובבוצה לפני המלך אמר עם הספר ישוב מחשבתו ובבוצה לפני המלך אמר עם הספר ישוב מחשבתו

(אגרות קודש חלק ד ע' תלב).

#### עצה להסתכלות אסורה



רבי פנחס קארף

החסיד המופלג ר' פינחס קארף ע"ה כתב לרבי בצעירותו על הקושי בשמירת הראיה. וכך נענה ביחידות: אז מי האפט וויך אז מיקוקט וואו מען דאַרף ניט, וועסט דו טראכטז די פאר קאפיטלאך תהלים און די פאר משנה־משניות און די פאר פרקים תניא [כשתופסים שמביטים היכן שלא צריך, תחשוב את אותם פרקי תהלים, ואותם משניות ואותם פרקי תניא שלמדת בעל

#### כשהבן בישיבה אינו עומד בקצב הלימודים

. אנו עד כה מכתבים ומענות ביחידות של עצות ואכן, סדרת ׳אגרות קודש׳ היא אוצר בלום של הדרכות ועצות בכל חלקי החיים. אמנם, בשנים היותר מאוחרות הזמן התקצר, והיה הרבי עונה בקיצור נמרץ על גבי מכתב השאלה, משפט קצר וקולע אל השערה, להלן ליקוט של פתקים (צעטלאך) כאלו (מתוך הסדרה "פתקים"):

עַל מכתב אָם לתלמיד ישיבה, שהתלוננה שבנה אינה

מצליח לעמוד בקצב הלימודים בישיבה: תמצא (בהתייעצות עם הנהלת הישיבה בה לומד בנה שי") בחור מתלמידי הישיבה,

שבעד תשלום כסף, יקדיש מזמנו ללמוד עם בנה,



בעידוד הקהל בצאתו מתפילת חול המועד סוכות

בתור חבר גדול קצת ממנו — שכך נוהגים בכמה וכמה ישיבות (ואין בזה כל בושה .(55>

יא. כמובן שבסיום הפתק הזה מוסיף הרבי: השמות דכנה, ואזכיר על הציון כלומר, כתבי לי את שמו ושם אמו כדי שאוכל להתפלל עליו בציון חותני.

#### הדרך להשתחרר ממתח

וכך כתב הרבי במענה לאשה ששאלה מה הדרך להשתחרר ממתח נפשי: פשוט - על ידי התבוננות.

וכפי שרגילה (על פי כותבה) בכל ענייניה: בלב שלם וגם באינמנסיביות – בענין דהשגחה פרטית על ידי הנב באינמנסיביות – בענין דהשגחה פרטית על ידי השם, שהוא מנהיג העולם בכל עת (אלא שרצה שהאדם יעשה התלוי בו בדרך הטבע, ולא שידאוג במחשבתו), ואם כן בטל כל יסוד לאיזו דאגה שתהיה או מתח

אפשר לשים לב לדגשים שבמכתב. הגישה היא שיש בכוחה של אותה אשה בכוח ההתבוננות לבדה לסלק את המתח. וההתבוננות היא בהשגחת השם. אמנם על האדם יש משימה, אך היא מעשית בלבד, ומעבר לכך רק אמונה בהשם.

#### כיצד מצליחים לקיים כיבוד הורים?

נערה חשה כי איננה מתנהגת יפה כלפי אביה, הדבר הציק לה וכתבה על כך לרבי. היא בקשה עצה כיצד

תתגבר על עצמה בנושא זה. הנה המענה: תעתיק בפיסת נייר הדיבור "כבד את אביך גו'" עד סופו — וידיה זה בכיסה (לבד בשבת, כמובן) ומזמן לזמן תקרא אותו. עד חג השבועות הבא עלינו למובה.

#### כיצד יסתדר בעל תשובה עם בני משפחתו

מטבע הדברים עצות רבות נתן הרבי לבעלי תשובה. כך התשובה הבאה לבעל תשובה שבני משפחתו לא קיבלו את דרכו החדשה:

. בתקופתנו כמה וכמה מאלו שכחרו בחיים — בררך תורתנו, תורת חיים — יש להם בלבולים ומניעות מבני משפחתם שרוצים שיחזרו מכחירתם זו. והדרך היותר מתאימה וקרובה יותר לשלום:

1) לא להיכנם כלל לשקלא ומריא ומענות, ולהימנע ממחלוקת בזה. לכתוב [לבני המשפחה] רק על דבר ענייני משפחה וכיוצא בזה (ולאחרי שמודיעים פעם אחת

שבחרו בהחלט כדרך התורה. ודרי כבר הודינ זה). 2) לא להתכלבל מהולוולים וכיוצא כזה שכמכתבים [מאת כני משפחתו] (שכנ"ל כמה וכמה מסוגו מקבלים מכתבים כאלו). ובפרט שיודע שזהו בא בתקווה — אולי

על ידי זה יכריחותו לפור מדרך התורה ומצוותיה. 3) ללמור כהתמדה ושקידה. והרי הצלחתו כזה תהיה המענה דיותר פובה להמענות שכותבים לו. וכוף-סוף יתקבל זה גם אצל המוענים.

בנוגע לפרנסה יתבונן כשיתקרב הזמן לזה. בנוגע [להודעה למשפחתו על כך שמגדל] זקן ופאות יקבע הכגנון אם ואיך להודיע לאחר שיקבל המענות על כל מכתביו שלו ויענה עליהם וכו'.

בְעניין זה התפרסמה לאחרונה עצה דומה שקיבלו זוג בעלי תשובה. היה זה כאשר הם החלו להקפיד על כשרות, והורי האשה החלו להטריד וללעוג להם.

וכך סיפר ר׳ יונתן אדלר שעמו היה המעשה:

מאחר שהורי זוגתי הרבו לארח משפחה וחברים, העובדה שסירבנו לאכול בביתם מזון שאינו עומד בכל דרישות הכשרות, היוותה בעיה. בהתחלה ניסינו לבצע שינויים כאלה ואחרים שיאפשרו לנו לאכול שם: חמותי שימים נארוו זאוווים שיאפשר זכן אחר שבו היותה עושה היתה קונה בשר מאטליז כשר, אך בהמשך היתה עושה טעות הלכתית כלשהי תוך כדי הכנתו, כך שבסופו של דבר עדיין היו בעיות עם המזון. הצענו לרכוש כלים שיתאימה בדיוק לכלי החרסינה המפוארים שלהם, ושובשל בעצמנו את אותן המנות שהוגשו שם, אך הם לא אהבו את הרעיון. הם המשיכו לדחוק בנו לאכול מהאוכל שלהם, אנחנו עמדנו בסירובינו, והמתח ביחסים הלד והחמיר״.



אשר רוח בו. רבינו זי"ע בהארת פנים

בפגישת היחידות עם הרבי העלו בעלי התשובה את

הקושיה, והופתעו לקבל את המענה הבא: "עליכם להפסיק לאכול מהמזון שלהם. לא בננה, לא תפוח — כלום. אך, עליכם גם לבקר שם לעתים קרובות יותר מאשר עד עתה. המצב ילך ויחמיר במשך שלושה שבועות, ואז הכל יסתדר".

שבולדון, זאו הכל יסומדי. הם התגוררו מרחק חמשה ק"מ מביתינו, וכך התאפשר לנו לבקרם לעתים די קרובות. בקיץ נהגנו לצעוד אל ביתם בכל צהרי שבת. אך הרבי אמר שעלינו לבקרם לעתים קרובות עוד יותר. היינו צריכים להראות להם שאיננו מעוניינים להתנתק מהמשפחה, אפילו שלא נאכל איתם.

ואכן, זה מאוד הפריע להם, הם צעקו עלינו והאשימו אותנו שאנו מפרקים את המשפחה. אך כעבור שלושה שבועות אמרה חמותי: ״רק תבואו! הביאו אתכם את שבועות אהרה חמותי: ״רק תבואו! הביאו אתכם לי. לא המוכל, הביאו צלחות חד פעמיות, לא אכפת לי. לא

משנה מה תאכלר, העיקר שאתם כאן". ההיגיון בדברים ברור: מצד אחד להראות שאין כל פשרה בענייני כשרות האכילה, עד הקצה. ומצד שני להפגין משפחתיות וקרבה. ואז יכולים הדברים להסתדר.



רבינו זי"ע בצאתו מחדרו לתפילה



שיח מאלף, רב תוכן ושלוב בסיפורים ותיאורים על גישתו של כ"ק מרן אדמו"ר מליובאוויטש ללימוד התורה הקדושה, פשר השילוב והמיזוג בין חלקי פרד"ס התורה המאפיין את חידושי תורתו, סדר אמירת וכתיבת דברי תורתו, והפנים החדשות שמקבלת 'מצוות תלמוד תורה' לאור המתבאר ב"שיחותיו" + חברי המערכת שעמלו על הוצאת הספר החדש 'אוצר לקוטי שיחות – לימוד התורה' דולים ממימיו העמוקים והרחבים של הספר פנינים ומרגליות

+ יוסף לב

כל יהודי שיראת ה' בלבבו יודע שהתורה "היא חיינו ואורך ימינו". לא מיבעיא אברכים יושבי אהל ש'תורתם אומנתם' ועסקם העיקרי הוא השקידה בלימוד התורה, אלא אף יהודים הטמלים לפרנסתם – יודטים שמרכז חייהם הוא אותו פרק זמן מתוק וקדוש בו קובעים הם עיתים לתורה. על כך אנו גדלים ומתחנכים מקטנות.

ואולם, בתוך שגרת החיים, ודווקא משום שהתורה היא מרכז חיינו כבר מגיל ינקות, מנקרת לעתים עמוק בלב השאלה, שאולי ליבא לפומא לא גליא: בשביל מה באמת לומדים תורה?

ועוד: מקטנות אנו מנשקים את ספר התורה, דמנו ספוג באהבת תורה, אנו מתחנכים לכבד לומדי תורה ולהיות דבקים בה. האם אנו באמת מבינים וחשים מדוע? אנו אכז מרגישים וחווים את ההבדל בין התורה לבין חכמות אחרות?

נוסיף ונשאל: כאשר אנו לומדים תורה. עמלים עליה. וזוכים לקנות היקף ועומק בתורה – הדבר מעורר בנו רגש רוממות ואף תחושת חשיבות – האם כבוד התורה לא סותר לדרישת העניוות והשפלות שנדרשת מאתנו?

ומאידך גיסא נקשה: ומה בדבר יהודי שלא שם חלקו בין יושבי בית המדרש, אינו מתעתד לצמוח ל'גדול בישראל' ולא צפוי להפתיע את עולם התורה בחידושיו ובבקיאותו? האם גם יהודי שלומד 'פרק אחד שחרית ופרק אחד ערבית' יכול לחוש את אותו 'געשמאק' וחשיבות בלימוד התורה?

כדי לעמוד על הנושא לעומקו ולשרשו, הוציא מכון מעיינותיך את הספר החדש "אוצר לקוטי שיחות – לימוד - כרך שלם, עם למעלה משישים "שיחות" הלוא הנה מערכות עמקניות שלימד כ״ק מרן אדמו״ר מליובאווי-טש זכותו יגן עלינו ועל כל ישראל, שכולן עוסקות במצוות תלמוד תורה, גדריה ומהותה.

לקראת ג' תמוז, יומא דהילולא קדישא של הרבי זי"ע, כינסנו את חברי מערכת ההו״ל לשיחה מקיפה ועשירת דעת על מצוות לימוד התורה במשנתו. על הגישה המעמיקה של יהודי לאורייתא קדישתא, ועל ייחודיותו של הספר החדש.

אתכנשו בצוותא חדא הרבנים העורכים שליט"א, הלוא המה הרה"ג רבי צבי הירש זלמנוב שליט"א, הרה"ג רבי יהודה מנחם כהן שליט"א, הרה"ג ר' ישראל לייב רבינוביץ שליט"א והרה"ג ר' משה שילת שליט"א, ושמענו מפיהם דברים מאלפים ומאירי עיניים המעניקים גישה חדשה ומחודשת ללימוד התורה של כל אחד מאתנו.

#### תלמוד בבלי: בלולה בפשט, בלולה בהלכה ובלולה בסוד

בפתח דברינו ביקשנו להבין: הכא במאי עסקינן? האם זהו ספר העוסק בהסברת קדושת התורה בדרכה של

חסידות חב"ד, בהסברים על פי פנימיות התורה? הרב צבי הירש זלמנוב נעתר להסביר:

גישה ייחודית לו לרכינו בדרך הלימוד, הבאה לידי ביטוי גם בספר זה: הספר כולל "שיחות" בעומק עיון ההלכה, בהגדרת מושגים במצוות תלמוד תורה ובפלפול עיוני בסוגיות לימוד התורה; ואולם — בו בזמן ניתן למצוא בספר "שיחות" שהינן ממש מעוררי הלבבות להתחזקות בלימוד התורה והגישה הנדרשת ללימוד התורה.

אם כן — ניסינו להבין — הספר הינו אוסף של דברי תורה, 'ווארמים' וחידושי תורה ממגוון סגנונות ושמחים: הרב זלמנוב משיב ומבאר: רבים מהמתחילים לעיין . בסדרת ׳לקוטי שיחות׳ המלאה, מתקשים לעמוד על גדרו של ספר זה. כל אחד מט"ל הכרכים מכנס עשרות "שיחות", שכל אחת מהן עוסקת בסוגיא אחרת — בש״ס, בהלכה, בפשוטו של מקרא, או בחסידות.

סדרת 'אוצר לקוטי שיחות' על פרשיות התורה ליקטה שש "שיחות" לכל פרשה, שתיים מהן על סוגיא בש"ס הקשורה לפסוק בפרשה; שתיים מהן בביאור פשוטו של מקרא ודיוק ועיון בדברי רש״י; ושתיים בביאור מעמיק בתורת החסידות המתבאר בפרשה.

בהמשך לסדרה זו יצאו ספרים נוספים של 'אוצר לקוטי שיחות' המלקטים מתוך ל"ט כרכי סדרה גדולה זו "שיחות" בנושאים מוגדרים — אם ״שיחות״ העוסקות בדרך הלימוד 'לשיטתיהו' במחלוקותיהם של תנאים ואמוראים; "שיחות" המעמיקות בסוגיות הקשורות ב"כלל ישראל" ומעמידות את יסודותיהן בהסברה והעמקה; ״שיחות״ העוסקות בגדרי מצוות התשובה והמסתעף; ועתה – למעלה משישים שיחות שכולן עוסקות בגדר מצוות תלמוד תורה.

ואולם, כאשר צוללים אל תוך ה״שיחות״ מבחינים שאכן יש כאן תופעה ייחודית:

בעוד והדרך המקובלת בלימוד התורה היא שיש לכל חלק בפרד"ס התורה הגדר המיוחד לו, הרי שאצל רבינו "שיחות" שהינן על טהרת פשט המקראות, המתמקדות בדיוקים בדברי רש"י, כוללות שקו"ט בדברי מפרשיו ובאות לידי ביאור המעמיד את דברי רש"י באור חדש — גולשות כמעט 'בלי משים' לדיון הלכתי בסוגיות בש"ס וברמב"ם או נחתמות ב״הוראה בעבודת ה״״ אותה משמיעים דברי רש"י אלה; "שיחות" המפלפלות בחמורות שבסוגיות הש"ס בדרך הלימוד הישיבתית — לפתע מסתעפות לרעיונות מכבושנה של החסידות, כאשר הנגלות לנו והנסתרות שלה׳ אלוקינו מתמזגות יחדיו ויוצרות ביאור חדש העולה בקנה אחד ברבדיו השונים של פרד"ס התורה; וסוגיא חמורה בשיטת הרמב"ם - מתבארת גם בדרך

יש להבהיר שזהו לא עירוב תחומין. בעיסוק בכל תחום יתבאר הענין ויתייסד על יסודות דרך הלימוד של אותו — תחום. בשלב הדיון ב״שיחה״ בפשוטו של מקרא, ייערך הדיון בדרך הפשט; וכאשר תהיה זו סוגיה ברמב״ם הביאור של רבינו יעמיד את הדברים על פי הכללים בהם לומדים רמב״ם; אם יעסוק רבינו בענין ב׳קבלה׳ – הביאור יהיה



לפי כללי הקבלה

אלא מאי? רבינו זי"ע היה אמון על כך שתורת ה' היא אלא מאי? רבינו זי"ע היה אומרים ש"שבעים פנים "תורה אחת". לדידו, גם כאשר אומרים ש"שבעים פנים לתורה", אין פירוש הדברים שיש שבעים פירושים שונים זה מזה לאותו ענין בתורה, אלא שזהו רעיון אחד הפושט צורה ולובש צורה — ובא לידי ביטוי ברבדים שונים היוצרים פנים רבות לתורה.

אפשר להמליץ על כך את דברי רו״ל (סנהדרין לה.) על הפסוק זּוּכְפָּטִישׁ יְפֹצֵץ סָלַע׳: ״מה פטיש זה מתחלק לכמה הפטוק זּוּכְפָּטִישׁ יְפֹצֵץ סָלַע׳: ״מה פטיש זה מתחלק לכמה ניצוצות – אף מקרא אחד יוצא לכמה טעמים״. זהו אותו ׳סלע׳, ממנו ניתוים ניצוצין רבים ששורשם אחד. תמיד ישנו קשר מופלא בין האופן בו הסוגיא מתבארת בתורת הנגלה לאופן בו היא מבוארת בתורת הנסתר.

לאופן בו היא מבואות בחור הנטחו. בך למד הכי תורה: כל סוגיה שלמד — למד לכל רביה. ולכן, עם היות שלכל "שיחה" שלימד ישנו המיקוד העיקרי בחלק המיוחד לה בפרד"ס התורה, תמיד יולגו הדברים וימזגו גם חלקים נוספים בפרד"ס התורה. אותו ביאור גאוני בעומקה של סוגיא יעניק פנים חדשות גם לענין בעבודת ה', יישתקף גם בביטויו בתורת הסוד. לכן, הלומד הניגש אל סדרת "לקוטי שיחות" ובוחר לכן, הלומד הניגש אל סדרת "לקוטי שיחות" ובוחר

לכן, הלומד הנ"גש אל סדרת "לקוטי שיחות" ובוחר במקום שלבו חפץ, יכול לבחור ללמוד שיחה בעיון הנגלה, אבל עליו לדעת שבסיימו ללמוד יואר במוחז גם ענין בחסידות, הוא יכול לבחור שיחה ביסודות השקפת התורה בחסדות ה", אבל לצפות לכך שעל הדרך ילמד אגב אורחא גם פירושים מפתיעים בגמרא.

#### כיצד אמר הרבי מליובאוויטש זי"ע תורה?

כיצד ובאיזו מסגרת היה הרבי זי"ע מלמד את חידושי תורתו? האם הרבי היה כותב דברי תורה?

הרב רבינוביץ: לאורך שנות הנהגתו, את רוב דברי תורתו השמיע הרבי בדיבור.

אמנם הרבי כתב בעצמו אגרות לשואליו, בהן ענה להם על שאלות בכל תחומי החיים — בעבודת ה' ובהשקפה תונית טהורה, בענייני אמונה ובתחומי הנהגה ציבורית ועסקות הכלל, בחינוך הילדים ובשלום בית, והעולה על כולנה — בכל מכמני התורה. יריעה ראויה לציון היא אגרות למחברי ספרים רבים, בהם נהג להעיר ולדון בתוכן הספרים שהובאו אל שולחנו בכל מקצועות התורה.

הספרים שהותבא אל שולחת בכל מקצונות החודה. ואולם, את עיקר דברי תורתו אמר הרכי במעמדים הקדושים של היהתוועדויותי, שהתקיימו בימי השבת לפחות פעמיים בחודש, וככל שהתקדמו השנים תדירותן הלבה ותכפה. מלבד לשבתות והימיםלטובים, נערכו התוועדויות גם במועדי ישראל שבימות החול ובתאריכים הסדרים.

ח בהתוועדות יום השבת היה הרבי מקדש על היין, ניגונים סדיכים מרוממי נפש ומעוררי לב היו מושרים, אבל — שונה מהרגיל בקהילות הקודש החסידיות — הרבי לא השמיע אמרות חסידיות ודברי התעוררות בדרך החסידות



רבינו קורא את פדיונות עמך בית ישראל בעבודתו הקדושה על ציון חותנו הריי'צ זי"ע

בלבד, אלא חידש חידוש שגם בעולמה של חב"ד לא היה קיים בדורות הקודמים ולימד תורה במשך שעות ארוכות. כל "שיחה" בהתוועדות הוקדשה לענין בתורה בו הרבי לקשה ותירץ, פירק ויישב, דן בדברים עד אשר השמיע ביאור מחודש שהאיר את הסוגיא בה עסק באור מחודש. כתום "שיחה" אחת שר הקהל ניגרן, הנוכחים אמרו לחיים, ומיד המשיך הרבי ללמד ישיעור' בסוגיא נוספת, בתחום אחר בתורה. וכך נמשך הדבר "שיחה" אחר "שיחה", יהתוועדות' אחר "התוועדות', במשך למעלה מארבעים שנות הנהגה בקודש.

הישיעורים׳ העמקניים הללו — נשמעו מתוך אווירה של התרוממות, קדושה והתעלות. אוזני תלמידי החכמים, הארוממות, קדושה והתעלות. אוזני תלמידי החכמים, המרכים ובני הישיבה אשר בבית המדרש כרויות לבל יפספסו הגה, ומוחם פעיל ביגיעה מאומצת לקלוט את דברי התורה המושפעים עליהם כטללי תחיה; ומלבדם — פוקדים את ה׳התוועדויות׳ גם יהודים ׳פשוטים׳ אשר אין להם שיג ושיח בהוויות התורניות אשר מנסרות בחללו של להם שיג ושיח במ הם מצויים בתחושת דבקות ורגשי קודש מפני גודל המעמד.

עם צאת השבת היו מתכנסים בבית המדרש צורבים בני תשחורת לצד חסידים בעלי שיבה, מתגודדים יחדיו

כשבמרכז ניצב ה׳חוזר׳, הגאון החסיד רבי יואל כהן זצוק״ל — שר כל רז לא אניס ליה, ובמוחו הגאוני מתועדים הביאורים הרבים הרבי בדיוק ובנאמנות, לא חסר ולא יתיר, ׳כנתינתם מסיני׳ — וחוזר על דברי הרבי, דבר דברו על אופנו.

לידו יושבים ה׳חוזרים׳ הצעירים, אברכים תלמידי חכמים ובעלי כשרון, ומתעדים את הדברים בכתב, כאשר בימים הבאים ייצא לאור קונטרס בו העלו על הכתב את כל דברי התורה שנשמעו מהרבי בשבת קודש.

. לימים, יודפסו התיעודים המדויקים מהתוועדויות הקודש, בהם מופיעים הדברים כסדר וסגנון אמירתם, בסדרת יתורת מנחם׳.

אם כל דברי התורה שהשמיע הרבי הודפסו ב'תורת מנחם', מהי סדרת 'לקומי שיחות'?

הרב כהן: סדרת 'תורת מנחם' החלה להופיע רק בשנות המ"ם. כל דברי התורה מההתוועדויות שלאורך השנים שקדמו לא הגיעו לציבור, שכן הרבי לא התיר להוציא לאור באופן רשמי מדברי תורתו מבלי שהם יעברו את הגהתו

וומרוץ קוה.
וואלם, מערכת מיוחדת שהרבי סמך עליה את ידיו עסקה בהעלאתן על הכתב של סוגיות נבחרות אותן ביאר הרבי בהעלאתן על הכתב של סוגיות נבחרות אותן ביאר הרבי בהתועדות השונות, עתים סוגיה אחת נתבארה והושלמה במספר הזדמנויות שונות ועתה כתבו הם מחדש את הסוגיה מחוך הקפדה להיצמד לתוכן הדברים שבעל־פה ולהשאירם הצימנים למקורם, ואזי – נכנסו הדברים להגהתו של הרבי היה יושב במשך שעות ארוכות מדי שבוע בשבוע ומגיה את ה"שיחה" בדקדקנות. כל עמוד שהוכנס להגהתו הכיל שוליים רחבים למדי, שהתמלאו בתיקונים והוספות של הרבי בכתב יד קודשו, כאשר לעתים החידושים של הרבי בכתב יד קודשו, כאשר לעתים החידושים גילו אור חדש ומופלא בסוגיה, והאידו את הדברים בעומק הגליו, אשר הדם ומוסף שפע של מראי מקומות והערות בשולי ההליון, אשר בשתיים או שלוש שורות קיפלו יישוב לשאלות חמורות.

לשאחות המדורה. הללו, שנחתמו בחותמו של כהן גדול, יצאו לאור בקנטרסים משך עשרות שנים מדי שבוע בשבוע, ושמם הצנוע יקבם: "לקוטי שיחות". כל אחת מהשיחות שזכו להגהתו של הרבי לא הודפסה במקומה בסדרת יתורת מנחם' שעל סדר השנים, ובהגיע מועדה של "שיחה" אשר הגהה על ידי הרבי, מופנה המעיין ב'תורת מנחם' למקומה ב'קוטי שיחות'.

כאמור, ל"ט כרכים מכילה סדרת 'לקוטי שיחות', המכילים מערכות תורניות שבאמירתן והגהתן השקיע הרבי את נפשו, כפי תיאורנו הדל.

מהו, אם כן, הספר החדש — 'אוצר לקומי שיחות — לימוד התורה'?

הרב שילת: מבין מאות ה״שיחות״ המפרנסות את כרכי ילקוטי שיחות״, ליקטנו למעלה משישים ״שיחות״



רבינו בפלפול התורה בהתוועדות קודש

העוסקות באופן ממוקד במצוות תלמוד תורה. בעצמנו הופתענו ממספר השיחות העוסקות בנושא זה, ומכל היבטיו — לעתים עוסק הרבי בהגדרת הלכות תלמוד תורה וגדרי המצווה והחיוב; ב״שיחות״ אחרות מתמקד הרבי בביאור פירוש רש״י על התורה המפרש פסוק העוסק בלימוד התורה, כאשר מלשון רש״י מוגדר יסוד מחודש במצוות תלמוד תורה; ישנן שיחות המבארות את מצוות לימוד התורה בדרך החסידות; ובחלק מה״שיחות״ באה לידי ביטוי מצוות תלמוד תורה גם בעבודת האדם ובדרך ההשקפה.

כך שאנו אוחזים בספר שיש בו מענה לכל כך הרבה סוגים של תהיות, בכל נושא, ענין ומצב בו הלומד נמצא. מבקשים אנו לברר סוגיה בהלכות תלמוד תורה – כמה "שיחות" יסודיות עוסקות בכך וממלאות את הראש; מחפשים אנו חיזוק וגישה ללימוז תורה מתוך יראת שמים? – הא לנו ״שיחות״ המנחות כיצד היא הדרך לכך ומאירות את הלב; ואם נרצה לחוש את הדבקות בנותן התורה ולהבין לעומק את הפעולה הרוחנית הנפעלת בלומד בשעה שהוא אוחז באורייתא קדישתא — נמצא בספר ״שיחות״ המבארות עד היסוד עומק מצוות תלמוד תורה בדרך החסידות, המרוממות את הנפש.

הרב זלמנוב: ה״שיחות״ אשר בספר עוסקות בעוד תחומים רבים. ישנה, לדוגמה, "שיחה" העוסקת בדרכי הפסיקה, ונוגעת בשאלה מאוד מעניינת: ידוע שמרן ה'בית יוסף׳ העמיד את פסיקותיו על שלושת עמודי ההוראה — הרמב״ם, הרי״ף והרא״ש, והדרך בה הכריע הינה על פי הרוב. כלומר: כאשר הרא״ש פסק באופן אחד והרמב״ם והרי״ף פסקו באופן אחר מכריע הבית יוסף כדעת הרוב.

ואולם, עם חלוף השנים התגלו כתבי יד חדשים, ונשאלת השאלה מה יהא הדין כאשר מתגלה כתב יד חדש ממנו עולה כי הרמב״ם שינה את פסיקתו?

נקודה נוספת שיש לשים לב אליה בלימוד הספר: כאמור. כאשר הגיה רבינו את ה"שיחות" הוסיף בכתב יד קודשו שפע של מובאות וביאורים בהערות השוליים. המעיין בהן לעומק ימצא שפע של חירושים מפתיעים, שיכולים בעצמם לפרנס ׳סימנים׳ שלמים בספר, ואולם הם נכתבו בקיצור משום שבאו בדרך אגב.

#### "על ידי תורה, יהודי יכול לשנות את הנעשה בעולם"

כעת נבקש לצלול למעמקי הים הגדול שבספר ולדלות ממנו פנינים ומרגליות. האם יש נקודת מכט וגישה כללית של כ"ק אדמו"ר מליובאווימש על לימוד התורה:

הרב רבינוביץ: יש יסוד אחד, מהותי מאוד, שחוזר על עצמו אצל רבינו: בשונה מקיום המצוות, שבו האדם

והמצווה שהוא מקיים — שני דברים המה, הרי מתאחד האדם עצמו עם התורה שבלימוד התורה – שבקיכור הודי יכול ללמוד תורה באופן כזה שלא רק . שהוא יתחיל לחשוב בצורת החשיבה של התורה, לא זו בלבד שראשו יהיה מלא בתורה, אלא שכל הגדרת מציאותו תהיה: יהודי של תורה.

הדבר מתבסס על דברי רבינו בעל התניא שמסביו (תניא פרק ה) אשר על ידי לימוד התורה נוצרת אחדות של הקב״ה עם היהודי. וכך כותב בעל התניא: ״בֶּרֶף מַשַל, כִשָאַדַם מַבִּין וּמַשִּיג אֵיזוֹ הַלַּכַה בִמְשַנַה אוֹ בִגְמַבָּא לַאֲשׁוֹרָה עַל בַרָיָה, הַרִי שִכְלוֹ תוֹפֵס וּמַקִיף אוֹתָה, וְגַם י אָשְּשִּרָה עֵּל צֵּיְרָה, וְחֵבֵּי שְׁעָר. וְתְּבֵּי הַעְּלָהְ אוֹוְהְי, וְעֵבׁ שְׁכְּשִׁי נְשְׁרָ בְּשׁ בָּהְּ בְּאוֹתָה שֶׁעָר. וְתְבֵּי הְּלֶּכָה זוֹ הִיא שָׁכְשֵּיטִעוֹ רְאוּבוֹ כְּךְּ וְכְּךְּ הָדְּבְּי הְשָׁל וְשִׁמְעוֹן כָךְּ וְכָךְ, יְהָיָה הַפְּסְק בֵינִיהָם כָךְּ וְכָךְ. וְאֵךְ אִם לֹא הָיָה וְלֹא יִהְיֶה הַדְּבֶּר הַדֶּבְ לְעוֹלְם, לָבֹא לְמְשָׁפָט עַל טְעָנוֹת וּתְבִיעוֹת אֵלוּ, מָכֶל מַקְּוֹם מֵאַחַר שְׁכָךְּ עָלָה בִּרְצוֹנוֹ וְחָכְמָתוֹ שֶׁלֹהְ הַבְּישׁ בְרוּוְּ ברובר בברבר ברבר בברבר בבר בברבר בברבר בברבר בברבר בברבר בברבר בברב ברבר ברבר ברבר ברבר ברבר ברבר ברבר ברבר בברב ברבר בברב ברבר בברב ברבר ברב ברבר ברבר ברב ברבר ברבר ברבר ברבר ברב ברב ברבר ברב בר 

רווקא על ידי ההבנה בשכל נוצרת אחדות מלאה של היהודי עם הקב״ה. הוא לומד תורה, מבין את דברי התורה היטב בשכלו, ו״הֲלוֹא כֹה דְּבָרִי כָאֵשׁ״ — התורה חודרת ביהודי.

ואולם, כאמור, יש בענין זה שלמות מיוחדת: כאשר האדם כולו הופך למהות של תורה. רבינו זי״ע מביא כדוגמה למי שענין זה התקיים בו בשלמות, את הגאון הרוגוצ׳ובי. הוא התאחד לחלוטין עם התורה, וכפי שהמחיש פעם רבינו באחת משיחותיו, אשר בהזדמנות מסוימת הגיעה אל הרוגוצ׳ובי דרישה לתשלום מיסים מסוימים למדינה. על אחד המיסים שנדרשו אמר הגאון מרוגוציוב שאכן על פי דין יש לשלמו, אך על המס השני אמר שעל פי דין איננו צריך לשלמו. והנה, כעבור זמן קצר אכן הגיעה הודעה המבשרת שהממשלה אכן ביטלה את אותו מס. מעשה זה אינו מעיד על ׳רוח הקודש׳ או על ׳מופת׳. הרבי זי״ע ראה במעשה זה סיפור המבטא את כח התורה.

נאמר, הרי, בזהר הקדוש (ח״ב, דף קסא:): ״קודשא בריך הוא אסתכל באורייתא וברא עלמא". ובמדרש (ב"ר א, א): "בנוהג שבעולם מלך בשר ודם בונה פלטין אינו בונה אותה מדעת עצמו אלא דפתראות ופנקסאות יש לו לדעת היאך הוא עושה חדרים היאך הוא עושה פשפשין כך היה הקדוש ברוך הוא מביט בתורה ובורא



רבינו זייע במחיצת חותנו כייק הריייצ זייע

את העולם״.

אם כן, בכוחה של התורה לשנות את העולם, לפעול בעולם. כאשר אכן מתאחדים עם התורה באופן שהיא הופכת להיות המציאות, מתגלה בפועל איך שהעולם אינו אלא ביטוי של ה״דפתראות ופנקסאות״ ישנן כמה דוגמאות לכך בגמרא ואף בהלכה – אשר

התורה משנה את המציאות בעולם, ואף למפרע. אבל, בשביל שזה יבוא לידי פועל, היהודי צריך

להיות מחובר עם התורה באופן מושלם, כפי שהיה אצל הגאון הרוגוצ׳ובי. נושא זה מתבאר בסוגיות רבות בספר החדש: כמה

מה״שיחות״ עוסקות במושג ״כתר תורה״ אשר הרמב״ם מגדיר להלכה כדבר שבו מוכתרים ישראל כאשר הם לומדים תורה. בפשטות, זהו נשמע דבר אגדה שאינו מובן לאנשים כערכנו, אולם בשלוש "שיחות" בספר זה מבאר רבינו את העניין לשורשו ולעומקו, ומסביר שכאשר יהודי לומד תורה לשמה, מתמסר לחלוטין ללימוד התורה ומתבטל אל התורה – סוף סוף הופכת התורה להיות ה׳מציאות׳ שלו בצורה שלמה. זו המשמעות של ״כתר תורה״, כפי שמעמיד ומבסס רבינו, והדברים מבוארים בהרחבה בספר.

הרב כהן: דוגמה נוספת לכך באה לידי ביטוי בעסקו של רבינו בסוגיית מצוות תלמוד תורה בדרך. רבינו מעמיד שלשיטת הגמ' (תענית י:) החיוב של לימוד התורה בדרך הוא חלק מהחיוב הכללי של מצוות תלמוד תורה, ואילו לפי המדרש זהו דין מיוחד הנוגע דווקא להליכה בדרך, אשר אז זקוק האדם לשמירה יתירה.

והנה, לגירסת התוס' ישנו דין מיוחד בהליכה בדרך המחייב את האדם ללמוד דווקא לעיון. והסיבה לכך, מבאר רבינו זי״ע, היא שלימוד התורה בדרך הוא איננו יסגולה׳ המגינה על האדם, כי אם — אשר האדם מתאחד עם התורה והופך לעציאות של תורה׳. ואזי - היהודי עצמו שמור, כפי שהתורה שמורה, שכן הוא והתורה חד הם.

וכאשר התורה אכן מאוחדת עם האדם ומקיפה את וכאשר התורה שכלו — היא פועלת על העולם שסביבו. לכן דווקא הלימוד העיוני, המעסיק את כל כוחות השכל, הוא שמגן ושומר על האדם בדרך.

בהקשר זה, יש ׳ווארט׳ יפה של רבינו על הפסוק בשה״ש: ״אני חומה ושדי כמגדלות״. בגמרא (ב״ב ז:) נאמר: ״אני חומה – זו תורה; ושדי כמגדלות – אלו

תלמידי חכמים".

מבאר רבינו שהתורה מהווה שמירה על האדם מבחוץ, כמו חומה המקיפה את האדם; ואילו תלמידי חכמים, שמתאחדים בעצמם עם התורה, הם ׳כמגדלות׳ – הם עצמם המגדל המגן, הם עצמם השומרים, הם עצמם התורה.

בגמרא שם יש לכך נפק״מ — אשר תלמידי חכמים אינם צריכים לשלם מס על שמירה, שכן ״רבנן לא צריכי לשלם כוס על שמירה, שכן ״רבנן לא צריכי נטירותא״. התורה שבתוך מעיהם מגנה עליהם.

הרב זלמנוב: ואולם, בבסיסו של הספר עוסק רבינו בגדרים ההלכתיים הפשוטים . המצווה. כמו מצוות ידיעת התורה על פי הרמב״ם ועל פי ׳שולחן ערוך הרב׳. בסוגיה זו נכנס רבינו לרבדים העמוקים ביותר של הגדרת מצוות תלמוד תורה.

כך עוסק רבינו בסוגיות כמו גדר שכחת

התורה המצריך פסוק מיוחד, יתר על הכלל שיאונס רחמנא פטריה׳. בביאור סוגיה זו מביא רבינו את החקירה הידועה בגדר פטור אונס – האם גדר הפטור הוא שמעשה העבירה אינו מתייחס לאיש העושה, או שאין המעשה נחשב לעבירה כלל.

רבינו מאריך גם בביאור חידושו של בעל התניא, ש״ידיעת התורה״ היא ענין נוסף על מצוות תלמוד תורה שבדיבור.

ביאור מחודש נוסף של רבינו המופיע בספר זה הוא בטעם החבדל בדיני הפסק והיסח הדעת בין מצוות תפילין לבין מצוות תלמוד תורה. בענין זה מפליא רבינו לבאר כיצד חיוב תלמוד תורה חל על האדם גם בהיותו במקומות האסורים בתלמוד תורה, ואין זו אלא מניעה חיצונית שאינה מאפשרת לו לקיים את המצווה בפועל. מכח חידוש זה מסיק רבינו הסבר חדשני לחיוב ברכת התורה לנשים, שנתחבטו בו המפרשים.

הַרב שילת: בנוסף לסוגיות מצוות תלמוד תורה וגדריה בהלכה ובפלפול, חלק נכבד מהסוגיות בספר עוסק בגישת תורת החסידות ללימוד התורה — אשר מוכרח להיות מתוך יראת שמים ריביטול' מציאותו של היהודי בפני 'נותן התורה', וכלשונו השגורה של רבינו במכתבים שכתב לתלמידי ישיבה: "בברכה לתלמוד תורה בדחילו ורחימו".

יש בדבר חידוש גדול, שהרי כאשר לומדים תורה עסוקים בהבנה שכלית של סברות, במחלוקת אביי ורבא, בהבנה שכלית של חידוש מרבי עקיבא איגר. ובה בשעה שאני יושב מול ה׳חברותא׳ ואנו מתפלפלים ומבינים בשכל את צדדי המחלוקת, דורשים מאתנו להיות שקועים בדחילו ורחימו. אנו לא עוסקים כעת בעצמנו, כמו כאשר עוסקים בכל דבר שכל אחר. ברגעים אלה אנו עוסקים בקדושה, בהבנת ״חכמתו ורצונו״ של השי״ת, בהתאחדות עם הקדוש ברוך הוא האין־סופי.

#### מה לתלמידי חכמים בגיהנום?

כאן מבקשים אנו להעמיק: הוזכר קודם שיסוד מוסד אצל הרבי זי"ע אשר תכלית לימוד התורה היא שהיהודי ייעשה 'מציאות אחת' עם התורה. מה ההבדל בין דרגה נשגבת זו לבין הגישה ללימוד התורה מתוך דחילו ורחימו? הרב רבינוביץ: יש הבדל גדול בין הדברים, אף כי הם משלימים זה את זה.

לימוד תורה מתוך יראת שמים - זו הגישה שבה לימוד דמודה מתוך קדאת שמים — זו הגישה שבה ניגשים ללימוד, מתוך קדושה ו׳ביטול; ואילו ׳מציאות של תורה׳ — זהו ניצול כל כוחות ההבנה, עד מיצוי.

בהשקפה ראשונה, אלה שני דברים סותרים, אבל כאמור – הם משלימים זה את זה. שכן, היכולת להתאחד עם התורה ו'נותן התורה' מתאפשרת רק כאשר ניגשים ללימוד התורה בגישת ׳ביטול׳. פירושה של התאחדות עם התורה איננו תוספת ידיעות ויכולת לחדש חידושים מבריקים בתורה, אלא שהיהודי הופך ל'מציאות של תורה', כאשר הבנתה מתיישבת בדעתו עד תום וחודרת אל קרביו, כך שכל-כולו מזדהה עם הדברים. לשם כך על האדם להיות ״כלי״ קיבוְל ריקן, המסוגל ליצוק אל תוך מציאותו את רעיונותיה של התורה.

ידועים ההבדלים בין הגישה של רבינו זי״ע לבין הגישה ידועים ההדלים בין הגישה של כ״ק האדמו״ר בעל הידברי יואל׳ מסאטמר זי״ע על האופן שבו מביטים על יהודי.

כאן המקום לציין שהמחלוקת לא הייתה מהותית, ואדרבה – רבינו אמר פעם שאם סאטמר לא היו נוקטים בצד הקנאות, אנו היינו צריכים לנקוט בדרך זו, כלומר שלהשקפת רבינו יש מקום לגישה זו.



אוצר־לקוטי־שיחות־לימוד־התורה

ובכל אופן, גישת רבינו הדגישה תמיד את מעלת היהודי. פעם נכנס אל רבינו זי״ע יהודי חסיד

סאטמר. שאל אותו הרבי על מה דיבר רבו האדמו״ר מסאטמר בעריכת השולחן לאחרונה, ויען אשר הרב מסאטמר הזכיר את דברי הגמרא (חגיגה כז.): "אפילו פושעי ישראל מלאים מצוות כרימון״ ושאל: כיצד ניתן לומר על מי שהגמ' מכנה "פושעי ישראל" שהם "מלאים מצוות כרימון"?!

שמע זאת רבינו, אבל כדרכו וגישתו בקודש אמר: גם אני למדתי את הגמרא הזו, וגם לי נתעוררה קושיא: אם הם "מלאים מצוות כרימון" איך אפשר לכנות אותם — עם ישראל קדושים בכינוי "פושעי ישראל"?! –

מספר פעמים במהלך השנה היה רבינו מקיים ׳התוועדות׳ מיוחדת לרגלי ימי

יארצייטי. אם של הוריו ואם של חוחוו. בהזדמוויום אלה. ולעתים נוספות, היה רבינו עורך 'סיום' על מסכת בש"ס. באותן עתות, היה רבינו משמיע 'הדרן' על המסכת, אשר היה דיון מעמיק מאוד וביאור יסודות בסוגיה החותמת את המסכת שסיים, כאשר הדברים נתפרים ומשליכים על המסכת כולה ואף על סוגיות נוספות בש״ס.

אחד מה׳הדרנים׳ שלימד רבינו, לרגל יום ההילולא של אביו הרָה״ק רבי לוי יצחק זי״ע, בעל ׳לקוטי לוי יצחק׳, הינו על מסכת חגיגה. הגמרא שם מביאה את דברי רבי אבהו בשם רבי אלעזר ש״תלמידי חכמים – אין אור של גיהנם שולטת בהן. קל וחומר מסלמנדרא. ומה סלמנדרא שתולדת אש היא, הסָך מַדְּטָה אין אור שולטת בו; תלמידי חכמים שכל גופן אש דכתיב ׳הלא כה דברי כאש נאם ה׳׳ על אחת כמה וכמה".

'סלמנדרא' הוא בעל חיים שלא נשרף מאש. משום שהוא עצמו עשוי מאש, ומי שסך מדמו של בעל חיים זה האש לא שולטת בו. ואם בסלמנדרא כך, כל שכן בתלמידי חכמים – שכל גופן אש.

ממשיכה הגמרא: 'אמר ריש לקיש: אין אור של גיהנם שולטת בפושעי 'אל, קל וחומר ממזבח הזהב; מה מזבח הזהב שאין עליו אלא כעובי דינר זהב, כמה שנים אין האור שולטת בו פושעי ישראל שמלאין מצות כרמון, דכתיב ״כפלח הרמון רקתך", אל תקרי 'רקתך' אלא 'רקנין' שבך — על אחת כמה וכמה״.

אם כן, רבי אלעזר מדמה את תלמידי החכמים לאש, ואילו ריש לקיש מדמה את **פושעי ישרא**ל לאש.

שאל הרבי באותה הזדמנות את אותה השאלה: אם הם כה מלאים במצוות, מדוע הם מכונים 'פושעי ישראל'?

ונוסף על כך הקשה הרבי: הן לגבי תלמידי חכמים והן לגבי פושעי ישראל עסקינן בהצלה מאש הגיהנום. כלומר, שמדובר במי שעשו עבירות. הוי אומר שבשתי המימרות חות של רבי אלעזר וזו של ריש לקיש – ההתייחסות – היא לאישיות שיש בידה מצוות אך יש בידה גם עבירות המחיייבות בגיהנום (לולא ההצלה בכח התורה או המצוות). מדוע אפוא מכונה האחד 'תלמיד חכם' וזולתו מכונה 'פושע ישראל'?!

והביאור שהשמיע הרבי קשור לעויינה הופלא של חורה. כפי שמבאר בעל התניא, כאשר האדם מקיים מצווה, אמנם שורה עליו קדושה, אבל הוא לא נעשה בעצמו מצווה. ואילו בעיון התורה — האדם הופך להיות תורה, אש. ומשכך — אי אפשר לקרוא לו ׳פושע ישראל׳! הוא הפך



רבינו בעידוד של שמחה מתוד דבקות



בינו זי"ע לומד בחדרו. תמונה נדירה שצולמה בהיחבא

להיות מהות אחרת. מהות של 'תלמיד חכם'. אלא שיש לו עבירות והתורה מגנה אליו.

גם כאן, רואים אנו את היסוד האמור לעיל – הרבי מסביר ביסודיות עניינים בחלק הנגלה שבתורה, המתמזג עם עניין בעבודת ה' ובהשקפת התורה.

#### חצה את הכביש כדי לשמוע קצת 'קול תורה'

:הרב צבי הירש זלמנוב מבקש להוסיף כאשר מתבוננים באיש הפלאים הרבי זי״ע, הרי מי שלא נחשף לתורתו העמוקה מני ים ורחבה מני ארץ, מתוודע בראש ובראשונה להיותו רבי שדאג לכלל ישראל, הקים את המפעל הגדול של השלוחים המחזיקים את היהדות בכל אתר ואתר, מקימים עולה של תורה, מקרבים את לבות אותי האלפי ישראל לאביהם שבשמים ועמלים "לתקן עולם במלכות ש־די וכל בני בשר יקראו בשמך... ויקבלו כולם עליהם את עול מלכותך".

אנו לא רגילים לראות אדם שמתאחדים בו שני הפכים תיקון העולם והדאגה לכל יהודי ולעולם שבחוץ, אשר בוצע על ידי יהודי שהיה שקוע בלימוד התורה ברוב שעות היממה, שכל ימיו למד וחידש בתורה, ושגדולי תלמידי החכמים שבדור הריצו אליו כל הדבר הקשה. אמרה חדה המשקפת את נשיאת ההפכים הזאת נשמעה מפי הגאון הנודע רבי חיים צימרמן, באחת ההזדמנויות בהן יצא משיחה לילית עם הרבי בלימוד. וכה אמר בשנינות: לקחתם גאון עולם ועשיתם ממנו רבי׳.

הרב שילת: ממו"ר המשפיע הגאון החסיד רבי זלמן גופין שליט״א שמעתי שבשמחת תורה בשנת תשכ״ו, כתום לילה ארוך בו השפיע הרבי דברי תורה עמוקים במשך שעות ארוכות, כשלאחריהן הוא מפזז ומרקד עם התורה ספרון או שרוו, כסיאור יון יווא מבוז יבו קי כם יוונדיי. הקדושה עד מיצוי הנפש, בכל כוחותיו, במסירות עצומה, הנה בשעת לפנות בוקר, כתום עריכת ה׳הקפות׳ נכנס רבינו לחדרו. בחורי הישיבה שרצו לראות מה הרבי עושה לאחר לילה בו התאמץ כל כך הציצו מבעד לחלון חדרו. לנגד עיניהם הם ראו שעם היכנסו לחדר, מבלי שתארך שניה, ניגש הרבי אל כרך ישולחן ערוךי גדול והחל להגות בו.

ואם הוזכר הגאון הרוגוצ׳ובי, מעניין לציין שכאשר הביאו לרבי מהדורה חדשה של ה׳צפנת פענח׳, התבטא הרבי: ״נתמלא הבית כולו אורה״, ואילו בהזדמנות בה שלחו אליו ספר אחד עם חידושי תורתו של הרוגוצ׳ובי כתב שאין זה מכבודו של הרוגוצ׳ובי אשר שולחים אליו את ספרו. היה עליו לשלוח שליח שיקבל את הספר.

:הרב רבינוביץ: מן העניין לציין עובדה מפעימה נוספת: מדי יום ביומו היה הרבי זייע מגיע לבקר את אמו הרבנית בביתה. גם בלילות שבת, טרם צעד מבית המדרש לביתו לסעודת שבת, היה הרבי מגיע לבקרה.

ביתה של אמו הרבנית וביתו שלו ממוקמים באותו רחוב, ובאותו צד של הרחוב. עם זאת, בצאתו מבית אמו היה הרבי חוצה את הכביש, הולך במשך כחצי 'בלוק' בעברו השני של הרחוב, ולאחר־מכן חוצה בחזרה לצד ממנו הגיע, שבו שכן ביתו.

הבחורים הסקרנים, אשר היו מתחקים אחר צעדיו של הרבי, דנו בסיבת הדבר והעלו סברות שונות. עד שפעם אחת שאל אחד האורחים את הרבי על כך.

התשובה הדהימה אותם:

בעברו השני של הרחוב, מרחק קצר מתחילת הרחוב, שוכן בית מדרש (שבאותן שנים שכן בו 'כולל' אברכים



רבינו זי"ע מסדר קידושין

מחוגי ליטא). בשעה בה הרבי הלך לביתו למדו במקום אברכים שכבר סיימו את סעודת השבת ונפשם חשקה בתורה והיו מגיעים לבית־המדרש ללמוד. הרבי הסביר שהסיבה לפשר חצייתו את הכביש היא שהוא אוהב לעבור על יד בית המדרש ולשמוע את קול התורה של האברכים הלומדים...

הרבי למד ללא הרף. אפילו בלכתו ברחוב לא פסיק פומיה מגירסא, והחסידים שעקבו הבחינו ששפתותיו ממלמלות דברי תורה. הרבי נשאר בליל שבת בחדרו שבבנין "770" עד שעה מאוחרת ולמד, עוד לא ערך קידוש, אבל הרבי חוצה את הכביש אל העבר השני, וזאת לשם שמיעת קול תורה...

היש התגלמות גדולה מזו לדברי הכתוב ״מה אהבתי תורתך כל היום היא שיחתי"?

ואם ברצוננו להבין עד כמה נפלא הדבר, עלינו לדעת שהרבי לא פסע פסיעה אחת לבטלה. לא הייתה תנועה שאינה מנוצלת. וכאן — חצה הרבי את הכביש זה שתי פעמים, כדי להתענג על עוד מעט 'קול תורה'.

כיוצא בזה ארע כאשר לקה הרבי בלבו, תשל״ח. בבית המדרש הקטן, הסמוך ונראה ׁלהיכל קודשו של רבינו, לומדים עשרות מתלמידי הישיבה. כדי שהמולת הלימוד לא תפריע את מנוחתו של הרבי. התבקשו הבחורים שחבשו את ספסלי בית המדרש הקטן . לעבור ללמוד כבית המדרש הגדול, המצוי בקומה התחתונה.

בירר הרבי מדוע אינו שומע את קול התורה, ומשנאמר לו שכדי לשמור על השקט בקומת חדרו עברו הבחורים ללמוד בבית המדרש הגדול — ביקש הרבי לפתוח עבורם לאלתר את שערי בית המדרש הסמוך, שכן קול לימוד התורה מוסיף בבריאותו.

ממשיך הרב זלמנוב באשר התחיל: למביט מן הצד נראה שתחום הנהגת הכלל, הכולל בתוכו גם את ה'מופתים' והברכות שנתפרסם בהם רבינו - דבר אחד



חברי המערכת בשיחה להמודיע



מכתבו המופלא של רבינו אל הגאון רבי פנחס טייץ זצ"ל תלמידו של רבינו הרוגוטשובי ומי שהוציא לאור מדברי תורתו



ייבברכה לתלמוד תורה בדחילו ורחימויי. הוספת רבינו בכתב יד קודשו בחתימת מכתב

הוא. ואילו החידושים העצומים שחידש בתורה — זהו ענין אחר לחלוטין. ואולם, דווקא לאחר העיון בספר שבו עסקינן,

המראה לנו את מבטו העמוק של הרבי על התורה ועל ההתאחדות עמה, אפשר להבין שלא זו בלבד שאין סתירה בין שני התחומים, אלא שמיזוגם יחדיו הוא־הוא המשקף את גישתו של הרבי. הנהגת הכלל, העצות שנתן ליהודים גם בענייני העולם, ניהול המחתרת החב״דית מאחורי מסך הברזל׳ ברוסיה הקומוניסטית, ה׳מבצעים׳ שיסד לייחד נפשות ישראל עם קוב״ה ועוד ועוד ממפעלותיו בקודש — הכל נבע מהתורה.

#### מהו ההסבר בדברים:

באחת מה"שיחות" הנדפסות בספר, מסביר הרבי את המושג /גדול תלמוד שמביא לידי מעשה/ לעומקו: אין זה שמטרת הלימוד היא 'לידע את המעשה אשר יעשון', כי אם — כפי שמסבירים המפרשים — ש׳שכר שניהם

כאשר אדם לומד תורה באופן של 'גדלות', היינו שהוא נהיה דבר אחד עם התורה, ו'כלי' מוחלט להארתה בקרבו — זהו האופן שיאפשר לו להבין מהי נקודת הזמן בה עליו לעצור מלימוד התורה לצורך - מילוי רצון ה׳ וגילוי מלכותו ית׳ בכל פרט . ה'מעשה' ה ה'מעשה' – מימיז גון וו ובין מימיז בהיימי ב-בריאה כששר יל מל האדם לצורך העשרת ידיעותיו ולצורך הפלפול גרידא – הלימוד הוא לא 'גדול', ולכן הוא גם לא 'מביא לידי מעשה'. דווקא כאשר האדם הוא גם לא 'מביא לידי מעשה'. מתייגע להפוד ל׳מציאות של תורה׳ – זה יביאנו בדרד ממילא 'לידי מעשה'.

ההתאחדות עם התורה איננה עניין רוחני גרידא, אשר הלימוד צריך להיעשות מתוך יראת שמים. אלא משמעו הדברים היא זו: יהודי צריך לשעבד עצמו לגמרי, לייגע עצמו בלימוד והבנת התורה עד כלות, לכרות אוזנו, מוחו ולבו — עד שאור חדש ייקלט בהם. כל הלומד את דברי תורתו של רבינו מבחין על נקל שבכל ״שיחה״ ו״שיחה״, בכל נושא שהוא, תמיד קיימת נקודת עומק, מבט חדש על הסוגיה, רעיון שצריך לעמול ולהתייגע כדי להבינו על בוריו ולהביט על הסוגיה במבט החדש והמואר הזה.

לימוד כזה, ביגיעה של מיצוי הנפש, הוא לימוד התורה ברמה הגבוהה ביותר, בו האדם משעבד את כל כוחות נפשו לתורה.

על דברי הגמרא ׳מבטלין תלמוד תורה ובאין לשמוע



תמונה נדירה שצולמה בהיחבא מבעד לסדק החלון של חדרו של רבינו ובה נראה רבינו זי"ע כותב

קריאת מגילה׳, שואל הרבי זי״ע: מדוע משתמשת ה. הגמרא בלשון 'מבמלין תלמוד תורה'? והלוא המגילה עצמה גם היא תורה. קריאת המגילה חייבת בברכות התורה. זהו אחד מכ״ד כתבי הקודש. איך להתבטא שקריאת המגילה היא בימול תורה? הלשון בה הייתה צריכה הגמרא לנקוט היא, לכאורה, מפסיקין מתלמוד תורה׳.

וכה ביאר רבינו: כאשר אדם מסוגל ללמוד תורה באופן עמוק יותר, והוא לומד באופן שטחי, יש בכך של ביטול תורה. ״ביטול תורה באיכות״. כלומו ביטול תורה הוא לא רק בכמות של זמן שהלכה לבטלה, אלא גם בכוחות וכשרונות שניתנו לאדם ולא נוצלו כדבעי ללימוד. אם לא השתמשתי בכל יכולות שכלי להבין את התורה, אם יכולתי להעמיק יותר, הרי שהחלק שבו לא השתמשתי הינו 'בטל' מלימוד תורה. יכולתי להכניס תורה גם לחלק הזה.

לכיום השיח המאל, ורב התוכן, אומר הרב שילת: "טעמו וראו כי טוב ה'", כל מבקש ה' אשר רוצה לקבל חוויה חדשה ומרוממת בלימוד התורה שלו, ולחוש את ההתאחדות עם נותן התורה — יכול לגשת אל הספר החדש, להגות בו ולמצוא מנוח לנפשו.

הרבי זי״ע הזכיר אינספור פעמים את דברי הב״ח על מאחז"ל (ב"מ פה:) "על מה אבדה הארץ — שלא ברכו בתורה תחילה", שאין פירוש הדברים ששכחו לברך את ברכת התורה גרידא, אלא שהגישה הכללית ללימוד התורה הייתה לקויה. היא לא הייתה מתוך הכרה בקב״ה נותן התורה. היא התייחסה אל התורה כחכמה, וחסרה הייתה את הנשמה והאמת שבתורה — היותה תורת ה׳, חכמתו ורצונו, וכדברי הרמב״ם: ״הוא וחכמתו אחד״.

מובטח לו למי שיהגה בספר זה כי בנוסף לחידושים המופלאים שימצא, בנפשו יאיר החיבור להשי״ת שיעניק טעם אחר ללימוד התורה, ויקרין על כל אורחות חייו, שהתלמוד יהיה "גדול – שמביא לידי מעשה"



תיעוד מה׳חזרה׳ על דברות הקודש של רבינו שהתקיימה במוצאי שבת בראשות ה׳חוזר׳ הגאון רבי יואל כהן זצ׳׳ל בשעמו האברכים האמונים על העלאת הדברים על הכתב (באדיבות JEM)

התבונגות מועטה בדרך הילוכו, בשגרת לשונו ובכל הליכותיו ותנועותיו של כ"ק מרן אדמו"ר מליובאוויטש זי"ע, מגלה הקפדה וזהירות יתירה בדקדוקים קלים של הלכה ומנהג, הידור ב'הידור מצוזה', ושמירה מופלגה על 'לשון נקיה' + מחמת קטנותה בעיני הרואים לא ניתנה לנקודה זו תשומת לב מספקת והיא נתעלמה מן העין ו"הלכה לאיבוד" בין הדברים + הגדולים בהליכותיו של רבינו זי"ע צוהר נדיר ו'מוסר השכל' עבורנו עד כמה קצרה היא הדרך ל"נתעלמה ממנו הלבה"

הרב יהושע מונדשיין זצ"ל

הרב החסיד רבי יהושע מונדשיין ע"ה היה מנקיי הדעת שבירושלים וחסיד נאמן לכ"ק מרן אדמו"ר מליובאוויטש זיע"א.

רבי יהושע היה תלמידהכם מובהק ו'עובד' ה' בדרך הסידות הכ"ד, אשר התמחה במחקר תולדות החסידות והיה בקי בתורות, הליכות ודרכי החסידות

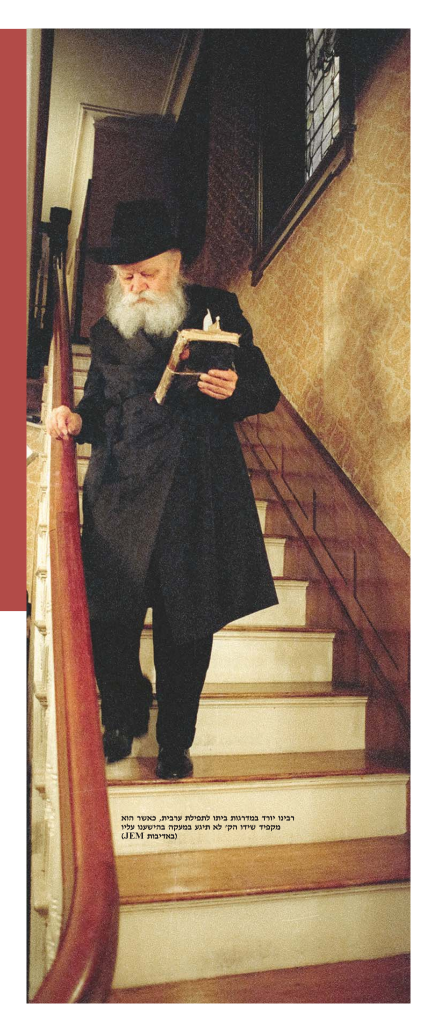
לקראת יום הדילולא של רבינו זיני"א, מובא כזה מאמר שכתב רבי יהושע על ענין צדדי כביכול בהגהגתו המהורה של רבינו זיני"א, אשר ב'פרם' זה יש ללמד
על הכלל (המאמר מובא בשינויי עריכה קלים).
מהגלא בפומייהו דארמוירי פולין, שלכל גדולי הצדיקים היה "מלבוש" שבו
היו מתכסים ומסתתרים; ה'עולם' היו מביטים ב"מלבוש" ומסיחים את לבם מן
העיקר: ה'חוזה' מלובלין התלבש ב"מדריגות" וברוח־הקודש, היהודי הקדושי
התכסה בלמדנותו המופלגת, הרבי ר' בונם מפשיחא התעלם במעטה חממתו ואצל בעל ׳חידושי הרי״מ׳ עשירותו היא שהסיטה אליה את תשומת־הלב. (ראה שפתי צדיק אות כא)

רבינו זי"ע זכה ל"מלבושים" רבים שמילאו את פיהם של משבחיו ומפאריו: אלו מפליאים את גאונותו התורנית הרחבה מני ים, אחרים מעלים על נס את עסקנותו הציבורית חובקת־העולם ובפי כל שגורים האותות והמופתים שעשה לעיני כל ישראל.

איני מתיימר ח"ו לגלות ולהגדיר מהו עיקרו ועצמותו של ה"רבי" שאותו העלימו "מלבושים" אלו, אלא להתמקד בנקודה אחת בלבד, שמחמת קטנותה (בעיני הרואים) לא ניתנה לה תשומת־לב מספקת, נתעלמה מן העין ו״הלכה לאיבוד״ בין הדברים הגדולים.

יא בור בן ויוד ל האיר לגבי הרבי לומר עליו שהיה "שולחן־ערוך איד"; ודאי שמילתא זוטרתי היא לגבי הרבי לומר עליו שהיה "שולחן־ערוך איד"; האם אפשר אחרת ח"ו? האם לא כל אשר בשם "חרדי" יכונה הולך בדרך השולחן־ערוך, וכל־שכן רבנים ואדמו״רים?

יים בין איים לפן יים לאומים המבעטים התחובה המצעיבה היא: לאו אמנם קשה למצוא בקהל ה' אנשים המבעטים ח"ו בהלכה בשאט־נפש, אבל בנקל נמצא ביניהם יראי־שמים שפשוט אינם ח"ו בהלכה בשאט־נפש, אבל בנקל נמצא ביניהם





רבינו במשמוש תש"ר

יודעים את ההלכות שאינן דבר יום ביומו.

דוגמה קטנה כמה יהודים יראים ושלמים אינם מקפידים בעת אמירת ״הושענות״ בסוכות לאחוז את מקפר ב בכו האנדור וושכנות בסוכות לאוחר את: ארבעת המינים בשתי ידיהם גם יחד כפי ההלכה?... אף אנו לא נאמר ש"גדלותו" של הרבי מתבטאת

יון אלא רק ״מוסר השכל״ הוא עבורנו עד בקיום הלכה זו, אלא רק ״מוסר השכל״ הוא עבורנו עד כמה קצרה היא הדרך ל״נתעלמה ממנו הלכה״.

וכך היה הרבי "נוזף" לא פעם על העדר ידיעת דברים המפורשים בשולחן־ערוך, ותלה זאת בהעדר הלימוד של הלכות אלו. זכורות לי, למשל, שתי דוגמאות מהלכות תעניות: האחת שאין יודעים שאת ענייני 'ז' באדר' ניתן למצוא בהלכות אלו, והשניה, שבהלכות תעניות מפורש שיש דמיון בענייני הגוף בין האדם לבין ה... ״דבר אחר״! (עובדה הידועה כיום לעוסקים בהשתלת איברים).

באותה הזדמנות הזכיר הרבי, שגם מסכת ״תענית״ היא מהמסכתות שאינן נלמדות!

מעשים שבכל יום, שמתפללים "מנחה" אחרי ובסמיכות לעריכת ברית־מילה. ומה בדבר אמירת ׳תחנון״ באותה שעה? מעשה שנעשה בפני רבנים מסויימים, ואחר־כך שלח להם הרבי ״פיתקא״ שנעלמו מהם דברי אדמו״ך הזקן בשו״ע סוף הלכות תחנון... ועד היום מתעלמת הלכה זו מרבים וטובים...

הכל יודעים את דברי החכם מכל האדם: "ושונא מתנות יחיה", אבל לא הכל מקיימים זאת, בדרך־כלל מתוך הנחה שאין זו הלכה אלא רק ״עצה טובה קא משמע לן״... אבל לא זה היה מבטו של הרבי! אנשים רבים ששלחו מתנות לרבי נענו בתשובה, ש״שונא מתנות יחיה" זו הלכה פסוקה בשולחן־ערוך! (חושן־משפט סי׳

רמט). והרבי היה מצרף סכום כסף תמורת המתנה. ואם במתנת ספרים דברים אמורים, היתה לו לרבי עילה נוספת לתת את תמורתו, שהרי נאמר בזוהר שעבור ספרים יש לשלם...

מענין לענין באותו ענין: גם על המחאות שהיה מעניק לרגל נישואין, רשם הרבי לפעמים שהוא על־פי דברי

#### זהירות מופלגת

כל הדוגמאות הללו היו מדברי הלכה, רובן הלכות שאינן ידועות ומיעוטן ידועות למעטים. אך הרבי הקפיד גם על דברים שקשה למצוא להם מקור בהלכה, והם נבעו מזהירות מופלגת מעין גדר לגדר והרחקה להרחקה. דוגמה מובהקת ניתן להביא מההנהגה הבאה, שאף

שהרבי נהג בה במשך שנים רבות, הבחינו בה מתי מספר שהרבי נהג בה במשך שנים רבות, הבחינו בה מתי מספר בלבד; כדי לשמור על נקיות הידיים לתפילה, היה הרבי משתדל שבדרכו לתפילה לא תגענה ידיו במעקה המדרגות, ואם נאלץ להיעזר במעקה, היה עושה זאת במרפקו או באמצעות שרוול הבגד!

בשנים קדמוניות כמעט ולא הזדמן לראותו בכך, מפני שהמדרגות היחידות היו בין חדרו לבין בית־המדרש שלשם היה יורד בשבתות וחגים. אך משהתקינו מעקה למדרגות הבימה שעליה היה מתפלל, ניתן היה להבחין בכך באותם המקרים שבהם נעזר במעקה לצורך עלייתו לבימה. גָם כשהתפלל הרבי בביתו בשנת תשמ״ח הבחינו בכך, אלא ששם היה זה בכיוון ההפוך: בירידתו מחדרו למקום התפילה נתמך במעקה ללא נגיעת ידו, ורק בעלותו חזרה החזיק במעקה כדרכו.

מידת הצנעה דומה היתה בהנהגתו של הרבי בצאתו להלווית המת ר"ל; ידוע ליודעים, שחוזרים מן ההלוויה בדרך אחרת מזו שהלכו בה. בנסיעה בכביש הדבר פשוט, שהרי בדרך־כלל מסלול החזרה שונה ממסלול היציאה. אבל בהילוך רגלי של כמה אמות? את זה ראינו אצל הרבי, שהיה יוצא מחדרו אל הרחוב, מלווה את המיטה ברגליו כמה שמלווה, אחר־כך עומד על מקומו ומלווה בוגאי כבורי שבירווו, אווו כן כובוו כל מקונו ובחזרתו את השיירה בעיניו עד שהיא מתעלמת מן העין, ובחזרתו אינו פוסע במקום פסיעותיו הקודמות: אם הלך ללוות בצדה האחד של המדרכה, יכוון עתה את צעדיו בצדה השני!

נוגע במזוזה, אופן כניסתו, אופן יציאתו, צורת עמידתו, איך שהוא מתכופף — ראית אדם שאין על גביו אלא עול מלכות

הנתינה והאהבת ישראל לכל יהודי, זוהי

"פעמים רבות בהן הייתי אצלו בבית

המדרש ראיתי את השלמות הזו, זה נקרא יאדם שלם׳ – שרואים בו את כל סוגי

״הלוואי שנידבק קצת בדרכיו״.

הגדלות העצומה בתורה, תורת ה׳ וזכיתי לשמוע מפיו שיחות עם ביאורים נפלאים ברש״י על התורה — ויחד עם

"וכשהעול מלכות שמים משתלב עם



הרב יהושע מונדשייו זצ"ל

אדמו״ר ומשו״ע ניתן ללמוד] **פסק־דין ברור** עד כמה מחוייב כל אחד ואחד בהידור מצוה, אפילו כשאינו מעיקר הדין ואין עליו כלום! עכ״ל.

הידור מצוה

את המשפט דלהלן, שהוא כשלעצמו חורג מָהמסגרת שקבע הרבי

וביאורים" – אבל אולי יש בו משום

יהבית״. וזה לשונו:

. להערותיו —

"אנא נפשי

"טעמים,

בהערותיו ל׳הגדה של פסח׳ כותב הרבי

:שהיא

מנהגים

כתבית

וקיים זה מה שכתב בזה, בהידור רב ובתוקף עצום! מה נורא היה המראה, כשבעיצומן של ה׳הקפוֹת׳ בליל שמיני־עצרת תשל״ח חש הרבי לפתע בלבו והתיישב על מקומו, וכשהציעו לו כוס מים סירב בתוקף לשתות קודם הקידוש מחוץ לסוכה!

והרי כל כולה של אי־שתיית מים מחוץ לסוכה אינה אלא חומרה והידור, הוסף על כך את מנהג ישראל הידוע שבשמיני־עצרת כבר אין אוכלים בסוכה, וגם אלו שאוכלים — רובם עושים זאת רק ביום ולא בלילה, הוסף על כך את המצב הבריאותי שבו היה שרוי הרבי באותו רגע...

אבל בכל אלו אין כדי להכריע את ״מנהגנו״, שבשמיני־עצרת אוכלים בסוכה — הן בלילה והן ביום ומהדרין שגם מים אין שותים מחוץ לסוכה...

ויעשו כן: קיצרו ב'הקפות' והרבי יצא לסוכה. שם רצו למזוג לו מיץ־ענבים לקידוש במקום יין, אבל הרבי שהקפיד תמיד לקדש על יין דוקא ולא על מיץ־ענבים, הקפיד על כך גם בשעה קשה זו, ועמד על כך שיביאו לו

יין... ״אפילו כשאינו מעיקר הדין ואין עליו כלום!״...

#### נזהר לעצמו ומזהיר לרבים

הרבי הקדיש פעם (ואולי גם יותר מפעם אחת) שיחה שלימה "להוכיח" את השומעים על הזלזול בעניית "ברוך הוא וברוך שמו" ו"אמן"; בין הדברים אמר הרבי, שכשהוא היה ילד קטן לא ידע כלל שקיים הבדל ביניהם, ועניית ״ברוך הוא וברוך שמו״ היתה חמורה אצלו בדיוק כעניית ״אמֹן״.

לדרכנו נעו ונאמר, שמתחת ל"מלבושים" הנ"ל המשיך להסתתר כל הימים אותו "ילד קטן ותמים" שאינו יודע "חכמות": שום דבר לא ימנע אותו מעניית "אמן", ובאותה רצינות ובהקפדה זהה לא יוותר על עניית ״ברור הוא וברוך שמו״. אחד מהם לא ייעדר, גם לא אלו ״ברור הוא וברוך שמו״. אחד מהם לא ייעדר, גם לא אלו הבאים ״בהבלעה״ ורוב ה׳עולם׳ מסיח דעתו מהם. וכך היה הרבי דרוך לשמיעת ברכותיהם של העולים לתורה, ועונה אחריהם ארבע פעמים ״ברוך הוא וברוך שמו״: שניים בברכה הראשונה ושניים בברכה האחרונה.

על אחת כמה וכמה שנזהר שלא לאבד עניית "אמן" כלשהו, נוהר בעצמו ומוהיר לרבים: שהרי רבים נחפזים לענות – אחר ברכת ׳הגומל׳ – ״מי שגמלך טוב וכו״י, ומפני זה שוכחים שלפני כן צריכים לענות ״אמן״ על עצם הברכה. הרבי הוא שהזהיר על כך ופרסם זאת ברבים.

הרבי כשלעצמו נזהר לענות "אמן" גם במקרים שרגילים לשכוח שבברכה עסקינן; כגון: האב המברך ״ברוך שפטרני״ ללא ׳שם ומלכות׳, וניתן לטעות שלפנינו ״הצהרה״ או ״הודיה״ בעלמא. אבל הרבי ראה בזה "ברכה" שמחייבת את השומעים בעניית "אמן".

אותו "ילד ירא־שמים" היה נשקף מבעד "מלבושיו" של הרבי גם בשעת יחזרת הש״ץ", כשהיה הרבי יושב ומקשיב לכל הגה היוצא מפי הש״ץ, מבטו שקוע בסידור הפתוח לפניו ועיניו עוקבות אחריו תוך הובלת אצבעו

מלה אחרי מלה, שורה אחרי שורה... סידור זה שליווה את הרבי כמעט לכל מקום שהלך, ומתוכו אמר כל תפילה וברכה כ״ההוא ינוקא״...

בשנותיו הראשונות בארצות־הברית הדפיס הרבי אנציקלופדיית־כיס לילדים״ – באנגלית – שעיקרה

## שולחן ערוך' מהלך'

סיפר הרה"ג ר' בנימיז רימר שלימ"א, ראש ישיבת יכרית מלד' ומשגיח ישיבת משעביז:

״יש אנשים שאומרים עליהם שכשרואים אותם, אין נזקקים ל'שולחן ערוך׳ — הם עצמם ׳שולחן ערוך מהלך׳, כאשר רואים את הנהגתם, יודעים שברור הדבר שיש סעיף כזה ב׳שולחן ערוך׳.

"פעמים רבות מאוד זכיתי להתפלל מנחה במחיצת הליובאוויטשער רבי זי"ע, בשעה שלוש ורבע בבית הכנסת הקטן. מי שעמד שם — בתפילת מנחה בלבד! — ראה את ה'עומד לפני המלך', ראה את הדקדוק

הלכה, ראה איך כל תנועה מחושבת ומדוייקת. ״שם למדתי בפעם הראשונה שצריך להיות כפוף לאורך כל ה׳מודים דרבנן׳, פשוט ראיתי את הרבי נוהג כך, הוצאתי מהארון את ה׳שולחן ערוך׳ וראיתי שאכן؛ זהו סעיף מפורש ברִמ״א. ״כך בפעולות רבות – האופן בו הרבי

שמים.

ממש שלמות.

השלמות.



הגאון רבי בנימין רימר שליט״א

הלכות ומאמרי חז״ל דבר יום ביומו שיועדו לילדים יהודים אמריקניים שרבינו עמל ופעל לקרבם לתורה. גם 'חידות'

היו שם, וביניהן: איזו תפילה חייבים לומר בעל־פה? התשובה: הפסוק "וזאת התורה" וגו' הנאמר בשעת הגבהת ספר־התורה, שבשעת אמירתו יש להביט באותיות הספר הפתוח ולא בסידור...

"גדולים" המתפללים בעל־פה יתקשו למצוא את התשובה הנכונה. אבל "ילד קטן" שכל תפילתו מתוך הסידור, מרגיש כל פעם מחדש את ה״אילוץ״ שבאמירת פסוק זה בעל־פה...

#### שם שמים שגור

השיגרה שבשמיעת שיחותיו של הרבי גרמה לעתים לקהות־חושים ולסמיות עינִיים; בכך נוכחתי אחרי ״השידור הלוויני החי" הראשון של התוועדות י"א בניסן תשמ"ב, ב'בנייני האומה'. ל'שידור' זה באו רבים מאנשי ירושלים

שהיתה זו להם הפעם הראשונה לחזות ואף לשמוע התוועדות׳ של הרבי. אחד מהם לא היה יכול לעצור בעד התפעלותו בתום ה׳שידור׳: שמתם לב איך לא עוברת דקה בלי שהרבי יזכיר את הקב״ה? בכל משפט שני: ״דער אויבערשטער״, ״דער אויבערשטער״...

ואנו ששמענו לפני כן עשרות ומאות שיחות מפיו של הרבי, נדהמנו! אכן, מעולם לא שמנו לבנו לדבר הגדול הזה. הרגילות הפכה לפשיטות, ולא עלה בדעתנו שאפשר בכלל להיות בצורה אחרת...

שם שמים שהיה שגור בפיו" עולה בקנה אחד עם חיבת ה״ברוך הוא וברוך שמו״ שהצבענו עליה לעיל, ועם חרדת ה״ברכה בשם ומלכות״ דלהלן.

פעמים רבות תמך הרבי את יתדות שיחתו בעובדה שעל עשיה מסויימת נקבעה ברכה ״בשם ומלכות״, או שבמועד פלוני נאמרה בו ביום ברכת 'שהחיינו' "בשם ומלכות" לצערי נשתכחו ממני הדוגמאות הספציפיות, אבל נותר בעיצומו הרושם שהשאירו דברי הרבי שנאמרו בתוקף

ובעוצמה, אמירה שכולה הכרזה: אין אחרי "שם ומלכות"

ומכאז למקרה מכאיב שאירע לו לרבינו פעם בעלייתו לתורה, שהבעל־קריאה הצביע על המקום הלא נכון, והרבי נאלץ לברך שנית. ברכה שניה זו ״בשם ומלכות״ לא באה בנקל, וגרונו של הרבי נחנק מבכי.

#### במה התחיה

חזרנו כמה פעמים על מושג ״הילד הקטן״, ונמשיך במעשה שהיה בילד קטן; בעקבות תביעתו התדירה של הרבי ל״הוספה״ — תביעה שחזרה ונשנתה בכל הזדמנות ובכל התוועדות – כתב אחד מילדי אנ״ש לרבי, שהוא קיבל על עצמו לומר בכל יום את ׳ברכות השחר׳ במתינות ובכוונה, מתוך הסידור.

השיב לו הרבי בכתיבת יד קדשו: "החייתני, כמים קרים על נפש עיפה"...

### שקופים אטומים

תמונתו אצל הרבי. הרה"ח רבי יהושע מונדשיין

זצ"ל במחיצת הרבי מליובאוויטש זי"ע (באדיבות

(JEM

בָתבָ רבי יהושע מונדשיין ע״ה:

להלן שני סיפורי מופת שבדידי הווה עובדא, כשהמסר העולה משניהם הוא, ״הסוואת״ הפן המופתי וטשטושו על־ידי הרבי.



בשנת תשכ״ז נהגו עדיין שכל מי שהיה לו דבר אל הרבי, היה ניגש אל הרבי באמצע ההתוועדות (בין שיחה לשיחה), מגיש בקבוק 'משקה' ואומר את דברו במילים ספורות. אנשים שנבצר מהם לבוא בעצמם, מבקשים היו מידידיהם שיגשו אל הרבי וידברו בשמם, או רק יזכירו את שמם לברכה.

כשנסעה קבוצה שלימה אל הרבי, היתה זו הזדמנות לרבים מאָנ״ש לשלוח אתם בקבוקי משקה כדי שיזכירום בפני הרבי. אלי הגיע בקבוק כזה מר׳ יונה מנדלסון ע״ה, בקבוק ׳משקה׳ מתוצרתו שלו.

בשבת הראשונה שלנו בבית־מדרשו של רבינו, שבת הגדול תשכ״ז, נגשו רבים מאתנו אל הרבי בין שיחה לשיחה ובקבוקים בידיהם, משלהם או משל אחרים.

נגשתי גם אני, מסרתי את הבקבוק ואמרתי: מר' יונה מנדלסון.

?אכן איז מיט תרומות ומעשרות און אלע גוטע זאכן? ו=האם זה עם תרומות ומעשרות וכל הדברים הטובים?] שאל

לא השבתי ישירות, רק אמרתי: מר' יונה מנדלסון... (כאומר: כדאי הוא ר' יונה לסמוך עליו). אך הרבי חזר ושאל: אבער מיט תרומות ומעשרות און

אלע גוטע זאכן? [=ברם, עם תרומות ומעשרות וכל הדברים הטובים?] השבתי בחיוב. הרבי מזג לי מהבקבוק כנהוג, השיב "לחיים", ואח"כ הוסיף שאל: און ווי הייסטו? [ואתה מה שמך?]...

באותה שעה תמוה היה הענין בעיני (ובעיני חבריי) עד למאד: אני הרי לא הייתי הראשון שהבאתי לרבי באותה שבת בקבוק מאה״ק, וגם לא האחרון, ומדוע זה חקר הרבי דוקא אותי אודות הפרשת תרומות ומעשרות? ומדוע זה שאל לשמי? (דבר — שכמדומני — לא עשה לשאר הבחורים שנגשו אליו).

שכמות כארבע שנים "נדלקה אצלי הנורה"; כאן עלי לחזור לשנת תשכ"ד, שבה רק כעבור כארבע שנים "נדלקה אצלי הנורה"; כאן עלי לחזור לשנת תשכ"ד, שבה נכנסתי ללמוד ב'תומכי תמימים'. אחד ממורי דרכי בראשית צעדיי בישיבה היה הרה"ח ר' אלי' לנדא ש"י (שנמנה אז עם הבחורים המבוגרים), ובין שפע ההדרכות שקבלתי מפיו היתה הזהירות המחויים בהפרשת תרו״מ (ענין שבאותם ימים עדיין שקבלתי מפיו היתה הזהירות המחויים לסמוך על ההכשרים הנפוצים). ר״א הנ״ל לא הוטמע בתודעת הציבור, והיו רגילים לסמוך על ההכשרים הנפוצים). ר״א הנ״ל אף סיפר לי, שהרב הממונה על התרו״מ בת״א הורה שאין לסמוך רק על השגחתו שלו וצריך כל אחד להפריש בעצמו וכו׳.

מכיון שעלה חשש בלבי שמא נכשלתי ח״ו עד לאותו יום, החלטתי לכתוב לרבי ולבקש תיקון על העבר.

ועתה, האם קיימא לשאלה בכלל מדוע שאל הרבי דוקא אותי האם הופרשו תרומות ומעשרות?!

אלא שכדי לטשטש את הענין הוסיף הרבי ושאלני לשמי, כדי ליצור אצלי את האשליה שהוא אינו יודע כלל עם מי הוא מדבר...

ואכן, רק כעבור שנים רבות נפקחו עיני...



בהיותי בשנת תשל"ח בחצרות כ"ק אדמו"ר זי"ע, עלו במחשבתי כמה רעיונות

להוצאה לאור של מאמרי אדמו״ר האמצעי; כתבתי מכתב לרבי, נקבתי בשמותיהם של כמה מאמרים, בקשתי רשות לפרסמם ושאלתי לאיזה מהם זכות הקדימה.

שהמכתב כבר נכנס אל הרבי, תפסתי בראשי: כיצד זה שכחתי את המאמר הוא הרבי, הלא הרבי, הרבי, החשוב ביותר (לענ״ד), בעל מירב הסיכויים לקבל את הסכמתו של הרבי, הלא החלק השלישי של "אמרי בינה" שלא נדפס! אבל את הנעשה אין להשיב, ולא עלה בדעתי למסור לרבי "מהדורא בתרא" של מכתבי.

בדעתי לסטור לדבי "מהדודא בתוא" של מכתבי. עד מהרה נתקבלה התשובה שכתב הרבי (בציון "מהיר"): למוגדשיון שי. במענה להצעתו — כדאי שיכון להו"ל "ח"ג דאמ"ב" [=חלק ג' ד'אמרי בינה') הנמצא בכמה ביכלאך — וכיון שגם בדכאן [=גם בספרייתו של הרבין, יכול להתחיל בזה תומ"י [=תיכף ומיד] (לאחרי

שי' ע"ד שי' שי' שי' ע"ד = הר"ר ממ"א חדקוב הפרמים).

עכלה ״ק הנוגע לענייננו.

גם בפעם זו נקט הרכי בפעולת "טשטוש": אילו היה משיב לי, כמנהגו, בשולי הרף שעליו כתבתי את שאלתי, הרי היה נראה בעליל שהוא משיבני על מה שלא

שאלְתי כלל, ומקבל את ההצעה שרק עלתה במחשבה! לפיכך תלש הרבי את הנייר שנותר חלק במכתבי, ועליו כתב את מענהו.

אבל זו גופא הוכחה לדבריי מיניה וביה: אילו היה ה"אמרי בינה" אכן רשום ברשימתי, לא היה הרבי מזכירו במענהו, אלא היה מקיפו בעיגול, כמנהגו, ומוסיף בצד שגם בספרייתו שלו מצוי כת"י של המאמר, ויכולני להתחיל בזה תיכף ומיד. במקרה כזה הרבי גם לא היה צריך להוסיף ולכתוב את שמי,

שהרי מפורש הוא בגוף המכתב. אך מכיון שההצעה לא היתה רשומה במכתבי, לפיכך שינה הרבי ממנהגו: [א] תלש את הנירי מגוף המכתב, [ב] הוסיף עליו את שמי, [ג] כתב את כל הענין מתחילתו ובשלימותו: במענה להצעתו... ״ח״ג דאמ״ב״ — מבלי להשתמש בשום מלה ממכתבי.

פיסת הנייר התלושה שעליה כתב הרבי את מענהו בעצם כתי״ק נמצאת ברשותי, והרי היא למראה עיניכם:



הסתרת המופתים עוברת כחוט השני בהנהגתם של כל רבותינו הק׳, החל מאדמו״ר הזקן שעליו נאמר בספר יסיפורים נוראים׳

ידוע לכל המקורבים החוסים בצל קדשו, דרכו בקודש, שכל מגמתו היה שלא יתראה ממנו בחוש ה״למעלה מהטבע", כי אם להלביש כל המופתים הנפלאים והנוראים דוקא בלבוש הטבע; ואציג לכם אחד מהפלגותיו, איך שהלביש המופת דוקא בלבוש הטבע...

״והנה זה מובן לכל, שלא הרפואה [שרקח הרוקח] ריפאה את האברך, רק מצד שכבוד קדשו אמר שיהיה בריא, מצד רוב מעלת צדקתו הוא ״ותגזר אומר ויקם״. רק שלא רצה שיהיה מופת בגילוי, לכן הלביש את הדבר בטבע הרפואה. וכן היה דרכו בקודש בכל המופתים הנוראים, היה עמל בזה למצוא צד הלבשת הטבע, שלא יתראה ה״חוץ



לולא דמיסתפינא הוי אמינא, שבמילים "נפשיות" אלו הסיט הרבי בעצמו קימעא את ה"מלבושים" הרבים שהסתירו אותו, וגילה חיותו מהיכן היא נובעת.

אבל גם כאן יכולים אנו להמליץ את דברי קוהלת: ״יש דבר שיאמר: ראה, זה חדש הוא! כבר היה לעולמים, אשר היה מלפנינו״; כבר מקדם קדמתה ניתן היה להבחין היכן ״חיותו״ של הרבי.

מי ששמע את שיחותיו של הרבי בענייני ״מיהו יהודי״ או ״שלימות הארץ״ — לעולם לא ישכחן: היו אלו זעקות מנהמת הלב הכואב וכל עצמותיו אמרו "גיוואלד": בשיחות אלו באו לידי ביטוי הפן המנהיגותי של הרבי, אהבת־ישראל לקרובים ולרחוקים

אבל מהן השיחות שבהן הרבי ״התחייה״ (אויפגילע-בט)? היכן הוא מצא את ״מקומו״? בשיחות של ׳ביאורי רש״י! באותה שעה אורו עיניו ובאותה שעה נהרו פניו! "כמים קרים על נפש עיפה"...

מעין וה ניתן היה להיווכח בפגישותיו עם אנשים, שיותר הנאה וחיות היתה לרבי בשיחה עם רב בית־כנסת מהשורה השלישית, מאשר בשיחה עם מדינאי אוניברסלי מפורסם מהשורה הראשונה...

מכאן לא רחוקה היא הדרך להביט בצורה שונה על כל פעילותו של הרבי, שהיתה — כפי שהעיד על עצמו היפך טבעו ורצונו; עשרות השנים שבהן היה הרכי — היפר טבעו ורצונו; עשרות השנים של חותנו מוהריי״צ, ״ברשות הרבים״ נפעלו בכח ציוויו של . ורק בגללו יצא הרבי לאט לאט מחדרו המסוגר ומארבע

אמותיו שבהן היתה ״חיותו״.

את תחילתה של ״יציאה״ כפויה זו יש לראות, אולי, בשעה שנצטווה להתוועד עם אנ״ש בעתים מוומנות בשערו שנבטחור להוחופו עם אג ש בעורם מחומות ובעיקר ב'שבת מברכים', ומאותה שעה היה זו עבורו "חוק ולא יעבור". שוב לא סטה ממנהגו זה כמלוא נימה, 

#### שם אתה מוצא גדולתו

מתוד "הדברים הגדולים" נשוב אל הדברים ״הקטנים״, שבהם עסקינן. ולא נחרוג מכתלי בית־

שכך ראינו גם אצל הרבי, שאף ברגעים המרוממים ביותר לא היה נקל בעיניו לעסוק גם ב״זוטות״; בסיום ההתוועדויות, אחרי שעות ארוכות של דברי תורה, ברגעי השיא של השירה והשמחה, היתה משתררת לפתע רממה והרבי היה מכריז: אלו החייבים לברך 'ברכה אחרונה' ודאי יברכו...

כל שאר ההכרזות היו מוכרזות על-ידי הממונים המיועדים לאותו דבר, שגם הם היו פועלים על-ידי רמיזה שרמז להם הרבי. אבל את ההכרזה אודות ׳ברכה אחרונה׳ לא הפקיד הַרבי בידי איש, והוא בכבודו ובעצמו היה משמיע אותה לרבים.

"גבאות" (או "שמשות") נוספת נטל הרבי על עצמו, והיא, סידור הספרים כהלכתם בדרך הילוכו; פעמים אין

ספור היה הרבי מבחין בספרים המונחים שלא כראוי, והיה טורח לסדרם: היה מוריד סידור מעל־גבי חומש, שקית של תפילין או חתיכת נייר שהיו מונחים על־גבי סידור, או ספר כלשהו שהיה מונח בצורה הפוכה והרבי הניחו ופניו כלפי מעלה.

וכז הקדים את כבוד בית־הכנסת לכבודו. ולא פעם הרים בעצמו חתיכת נייר או בדל סיגריה שהיו מונחים על רצפת בית־הכנסת...



נחזור על הראשונות: לא באנו להגדיר ״מהו רבי״ ומהי עצמותו, אלא רק להאיר נקודה אחת שלא הכל זכו

חסידים נהגו לומר, שאפשר לו לחסיד להביט על הרבי ימים ושנים ולא ללמוד ממנו מאומה! שהרי גם אם יראהו לומד יומם ולילה לא פסיק פומיה מגירסא, עלול הוא לומר בלבו: מה בכך? הרי הוא "רבי"! ואילו אני

אבל אנחנו בחרנו להתמקד דוקא בדברים "פעוטים"; לא "זהו הרבי!", אבל "גם זה"...

אלו דברים שניתן וצריך ללמוד מהם, ואלו הם הדברים שהרבי אהב שיעניקום לו כ״מתנת יום הולדת״.

ולוואי שנזכה גם אנו למה שזכה אותו ילד קטן, וגם לנו ישיב רבינו: ״החייתוני״...

## לשון נקיה

זהירות מופלגת היתה לו לרבינו בכל הקשור ל"לשון נקיה", הן בדיבורו והן בכתיבתו; יסודה ושרשה של הנהגה זו נעוצה בדברי הגמרא (פסחים ג, א): "לעולם אַל יוציא אדם דבר מגונה מפיו.. לעולם יספר אדם בלשון נקיה". מסופקני אם הובאה הוראה מוְסרית זו בדברי הפוסקים, וקרוב לומר שגם בספרי המוסר לא נמצא את הפירוש המורחב שהעניק לה הרבי.

הדוגמה שהגמרא נוקטת בה ללשון גנאי היא המלה ״טמא״, וכדוגמה ללשון נקיה מובאת בגמרא התבטאות שבאה לעקוף מלה התבטאות שבאה לעקוף מלה שהצניעות יפה לה. אבל הרבי הגדיל לעשות בכך שנמנע מלהשתמש במילים שיש להן זיקה כלשהי אל מה ש"אינו טוב"! וכך

The control of the co Traffic The same on the second one or the same property of the same

הרשימה שנכתבה מדברי רבינו בשבת פרשת שלח תשכ"ב, נסתיימה במילה "שאין אחריה גלות". בטופס האישי שאצל רבינו, הוסיף בכתיבת יד קודשו: "אמת ישעך".

היה אומר: "היפך הקדושה", "היפך הטוב״, ״היפך החיים״, ״היפך הבר-יאות״, ״היפך הישר״ ואפילו ״היפך השכל״...

בנקל ניתן להוכיח שחכמינו ז״ל – וכן גדולי הראשונים והאחרונים לא ראו שום נדנוד איסור באמירת המילים הללו כהווייתן, ללא ״הפיכתן״. אבל, בעיני רוחי נראה, שאילו היו ״מקשים״ עליו מלשונם של חז״ל והראשונים, היה הרבי ״מתנצל״ שהוא פשוט אינו יכול ואינו מסוגל להוציא מפיו מילים ש״אינן טובות״!

הרי כך היינו רואים בעליל, שבשעה שנקלע לפיו של הרבי מאמר חז"ל שבו ביטוי ש"אינו טוב", היה הרבי עוצר את שטף דיבורו ומתחבט בלשונו, עד שלבסוף היה משנה מלשון חז"ל ומתבטא

בסגנונו הנקי שכל־כך אופייני לו. אפילו מימרת חז״ל הנ״ל ״לעולם אל יוציא אדם דבר מגונה מפיו״ לא היתה "עוברת" אצל הרבי... הכיצד יוציא מפיו את המלה "מגונה"?! וכך

היה מעשה, שכשעסק בביאור דברי רש"י (בתחילת פרשת נח) "יש מרבותינו דורשים אותו לשבח.. ויש שדורשים אותו לגנאי", "נאלץ" הרבי שלא לצטט את דברי רש"י כלשונם, וכתב: "ויש שדורשים אותו וכו"... או, מאמר רז"ל הידוע: "דברי

אל, מאמר רז"ל הידוע: "דברי תורה עניים במקום זה ועשירים במקום אחר". לכאורה, איזו לשון "שאינה נקיה" מצויה בו? אבל לרבי קשה היה לקבל את הביטוי "עניים" כשהוא מתייחס ל"דברי תורה", לכן מצינו כמה פעמים שהרבי כתב: "דברי תורה כו' במקום זה ועשירים בתמכות אחר". במקום אחר״..

בשנת תשמ"ז דיבר הרבי ברבים על כך שרצוי להימנע משימוש בבִיטוי "בית חולים", ויש להעדיף עליו את ״בית הרפואה״. הנימוק שניתן לכך באותה שעה היה, ההשפעה שיש לביטוי על האנשים הנוקקים לאותו מוסד. הרבי עצמו השתמט כבר שנים רבות לפני כן מלומר "בית חולים" (והיה מתבטא: "בית הרופאים" או "בית הרפואה"),

ובשנת תש"כ ביאר זאת באחד ממכתביו, שהוא גם מפני שיש לדבר בלשון נקיה (אגרות־קודש, כא, עמ' תנט. והוא אל הסופר אליעזר שטיינמן ע״ה). ביטוי נוסף להקפדה על לשון נקיה

והזהירות המופלגה שלא להוציא ביטוי רצוי, היה כאשר במקרים יוצאי דוִפן דיבר רבינו אודות עניינים בלתי רצויים, והקפיד לחתום את הדברים בדברי סנגוריה, כשלעתים מצרף אל הנושא המדובר ענין חיובי כדי לסיים בדבר טוב, בסגנון: "ולסיים בדבר טוב נזכיר גם ענין...'״, וכדברי חז״ל: ״מצינו בנב-יאים הראשונים שסיימו דבריהם בדברי שבח ותנחומיו״, וכהסימן הידוע יתק״ק שבד׳ הספרים ישעיהו תרי־עשר קהלת ואיכה — אשר חוזרים וכופלים פסוק כדי לסיים בדבר טוב. זהירות מדוקדקת זו באה לידי ביטוי בספרים שהיו בספרייתו של רבינו ונסתיימו במלה שאינה חיובית דיו. אז, הוסיף רבינו מילים המסיימות בטוב.



הין הצחוץ מוניף דוציל הוא באותלוחידים. אני יללייןן אם קונהל הואה הנירושלה היה היא יואמי איבות הל הין הוצי היון - דיצ'לייקטר ) התיילים נוק חלייניץ אוני בוציו היון הוצי וחייבו לו זון המילצי (היאצ ) אונון האמני הין וחיים ולאט ב'יל משתנהף היאון פוני היאום בילה היא הוא היין באידו הוא הנייל ול ב'יל איד המהעה ל יינידיץ אני דיניקה. ميون ده سود مود با در در ميده به ميده و ميده و ميده و ميده ميد ميده ميده ميده ميدو ميدو و در ميده ميده ميده مي مردد در در در ميده به ميده و ميده و ميده ميده ميده ميده ميده ميده ميده و ميده و در ميده ميده و در ميده ميده در در در در ميده ميده ميده و در ميده ميده ميده ميده ميده ميده ميده و در ميده و در ميده ميده ميده ميده ميده و در ميده در ميده ميده ميده و در ميده و در ميده ميده و در ميده و در ميده و در ميده ميده و در ميده ميده ميده و در ميده ميده و در ميده ميده و در ميده ميده و در ميده ميده و در ميد و در ميده و

ברשימות שכתב רבינו זי"ע לעצמו בשנותיו הצעירות, ונתגלו לאחר ההסתלקות במגירת שולחנו הטהור. ההערה של רבינו הסתיימה במילים ״הוא תכלית הטומאה״. כעבור זמן הוסיף רבינו בעיפרון: ״ונסיים בדבר טוב״



# בבית מדרשו בבית מדרשו של הדבו

דווקא בעשור התשיעי לחייו, בעת שהוכבד ביותר משא העם שנשא על כתפיו, החל כ"ק מרן אדמו"ר מליובאוזיטש זי"ע להקדיש שעות ארוכות ויקרות מפז למשא ומתן תורני נרחב עם תלמידי הישיבה הצעירים, והיה משיב בפירוט על שאלותיהם, דוחה את תירוציהם, מדריך אותם ביד אוהבת בדרכי הלימוד ואף מפעיל שלל אמצעים כדי לעורר בהם להט וחדווה בלימוד התורה + סקירה ראשונה על זווית ייחודית ולא מוכרת בעבודתו בקודש של הרבי: המורה והמחנך

+ הרב יצחק קפלן

איזהו השיעור התורני הראוי לשמו – האם שיעור המסתיים בתירוץ מושלם, המיישב כמין חומר כל פרט על מכונו והכל עולה כפתור ופרח, או שמא דווקא שיעור הנחתם בקושיא חמורה, קושיא המותירה את השומעים חסרי שלווה, ושאחריה הופך בית המדרש כולו למדורת אש של דיונים, ויכוחים וריתחא ?אורייתא

על חוויית השיעור מהסוג השני דווקא – משמשים עדים נאמנים אלו שזכו להימנות על תלמידי הישיבה הליובאוויטשית המרכזית שבשכונת קראון־הייטס בעשר השנים שבין תש"מ לתש"נ, הם ותלמידי בתי המדרש הסמוכים, שהסתופפו בשנים אלו בצלו של ״הרבי״, כ״ק מרן אדמו״ר מליובאוויטש זי״ע. כמה מהם רואיינו לכתבה זו, וחשפו בפנינו תיאורים בלתי מוכרים ואף מפתיעים, כיצד פעל הרבי לאורך כל אותו עשור לעורר להט וחדווה בעסק התורה בקרב קהל החסידים, ובאופן מיוחד בקרב ה'תמימים' – הם תלמידי כל אחת מסניפיה הרבים של ישיבת תומכי תמימים החב״דית – בשקלא־וטריא תורנית סוערת שנתקיימה בינו לבין באי בית המדרש, בכתב ובעל־פה, שבוע אחר שבוע: עיתים התלמידים שואלים והרבי מתרץ, ופעמים הרבי שואל והתלמידים מנסים את כוחם בתירוץ...

לשם כך מגויסים כתלי בית המדרש, עליהם נתלים השאלות ששאל הרבי בהתוועדות האחרונה על מנת שהתלמידים יעיינו בהן ויבקשו להן מענה. עמם משתתפות במלאכה מכונות הדפוס, הצילום והשכפול, המפיקות ללא הרף חוברות וקבצים תורניים, ובהם דיונים על דיונים, ויכוחים על ויכוחים, זה מקשה וזה מפרק, זה בונה וזה סותר. ולכל אלה מתלווה המתח – לדברי מי יתייחס הרבי? איזה מהתירוצים שכתבו צורבים צעירים, לעתים נערי חמד שזה לא כבר חגגו בר מצוה, יעלה על שולחן מלכים ויזכה להתייחסות מפורטת בהתוועדות של שבת; התייחסות שאמנם תכלול לרוב פירכא מפוארת לתוכן עצמו, אך יחד עם זאת תהפוך את ה'מחדש' רך־השנים למאושר באדם? דומה כי ראויה פרשה מיוחדת זו בדברי ימי חב״ד

להיות מועלית על הכתב ומסופרת לדורות, דבר דבור על אופניו, וכמה הלכתא גברוותא איכא למשמע מינה.

#### אין חביבה מן הקושיא

ה'פארברענגען', מעמד ההתוועדות שהיה מקיים הרבי

בינו זי"ע נושא דברות קודש

זי"ע בשבתות ובמועדים וביומי דפגרא, ארך מספר שעות. לצד מאמר חסידות, ניגונים ואמירת . נאמרו בו ׳שיחות׳ שהיו למעשה שיעורים לכל דבר וענין המפורסם בהם הוא השיעור בפירוש רש״י על התורה, שהתקיים לאורך עשרים וחמש שנה בכל התוועדות של שבת. לצדו, מאז נוסדה תקנת לימוד הרמב״ם היומי, גם שיעור קבוע בדברי הרמב"ם. 'הדרנים' על מסכתות דיונים בנושאים רבים בהלכה, באגדה, הש"ס ועוד בדרוש ובחסידות. על העמל שהושקע בשיעורים אלה העיד הרבי עצמו יותר מפעם. אף לאחר שהועלו על הכתב היה מקדיש זמן רב להגהתם המדוקדקת פעם ופעמיים, משמיט ומוסיף, מרחיב ומקצר, מעיר ומאיר. והחסידים — ודאי שהיו משתדלים להאזין לדברים

רווווסירים — דו אי שוויר משומיים לווארין לדבורים בעת אמירתם. ודאי שהיו שוקדים על לימוד הקונטרסים היוצאים לאור ומתעדים בכתב את אשר נאמר בעל פה. אולם בתחילה, כדרך החסידים מקדמת דנא, היו מקבלים

באגאמילסקי שליט״א, רב ואיש הלכה מובהק, שפרסם חוות דעת הלכתית בנדון מסוים, ולאחר מכן נאמר לו שדעתו של הרבי באותו נדון שונה. הצטער הרב על פרסום הדברים והכניס פתקה אל הרבי: ״הנני לבקש סליחה ומחילה, ושלא יהיה שום הקפדה כלל וכלל עלי כי באם הייתי יודע מזה אפשר שלא הייתי כותב כל הנ״ל, כי באם הייתר ידוע מווז אפשר שלא הייתר כחוב כל הוג ל, ובפרט בסגנון שכתבתי". הרבי השיב לו תכף על גליון המכתב בכתב יד קדשו: "כשיש קושיא בדברי תורה אין צריך כלל סליחה ומחילה". ועל המילים ״באם הייתי יודע מזה אפשר שלא הייתי כותב כל הנ״ל״ ציין הרבי סימן פליאה: "?!" לאמור: האמנם כך היא דרכה של תורה?! אם גדולי המשפיעים מן הדור הקודם חינכו את תלמידיהם כי על דברי הרבי אין לשאול שאלות – הרי שאצל הרבי עצמוִ, לא היה דבר המשמח וגורם נחת־רוח יותר מקושיא על דבריו. ומי ימנה את הפעמים שבהן הביע צער: הרי ענין פלוני שנתבאר נסתר לכאורה מגמרא מפורשת, ומדוע אף אחד לא שאל?! (ראו מסגרת).

את הדברים ללא עוררין ועונים אחריהם מקודש מקודש.

אלא שבחלוף השנים הלך והתברר כי אין דעתו של הרבי

נוחה מהתייחסות כזאת לדברי תורה. בכמה וכמה הזדמנויות גילה את דעת קדשו, כי עמלו בהשמעת השיחות ובהוצאתם לאור נועד לשם לימוד של בית

מדרש, לימוד שיש בו עיון, ליבון ובירור. ומעשה שהיה באחד החסידים, הגאון ר' שמואל פסח

ואמנם לאורך השנים היו תלמידי חכמים שונים, מקהל החסידים או משאר עדות ישראל, שעמדו עם הרבי בקשרי מכתבים והיו מציגים לפניו בכתב שאלות והערות שונות על דבריו. אף צוות ה׳חוזרים׳ וה׳מניחים׳, אלה שתפקידם לחזור על דברי הרבי ולהעלותם על הכתב, היו פונים אליו בכתב כדי לברר את הטעון בירור בהבנת תוכן המאמרים והשיחות. אלה וגם אלה היו מקבלים לרוב תשובות בכתב ידו של הרבי. אולם כל זאת התנהל הרחק מעיני ומאוזני הציבור. והנה בשנת תש״מ נפל דבר . כאשר הרבי ביקש שהשאלות יפורסמו ברבים בקבצים התורנים הנפוצים בכל אתר ואתר:

"אם לפלוני עלתה שאלה, קרוב לוודאי ששאלה דומה עלתה גם לחברו ששמע את המדובר, ואף הוא אינו יודע עדות הם לחבוד ששמע את המחדבן, הוקדות אייחע את התשובה. אם יפרכם את שאלותיו באחד הקבצים ויצגם לרבים — דכל יראו את השאלה, כולל אלה שחשבו בעצמם על שאלה זו, ואולי אחד או יותר מקוראי הקבצים גם יתרץ את השאלה!"

אם עד עתה היו השואלים תלמידי חכמים נכבדים, או חברי המערכת הממונים על עריכת דברי התורה והוצאתם לאור, מעתה הזמין הרבי את הציבור כולו להעלות את שאלותיהם, מהגדול שבגדולים ועד הקטן שבקטנים:



רבינו זי"ע נושא דברות קודש

"אם לא מכינים — בפירוש יש לשאול! ואין צורך לכתוב אחד מאנישי, אחד התמימים', אלא אמשר לכתוב את השם... ולהווי ידוע שאין בכך שום פגיעה, ואדרבה, מתלמידי יותר מכולם'".

בשנים שקדמו להזמנה זו יזם הרבי שכל ישיבה, כולל או מוסד תורני יוציא לאור בקביעות קובץ של חידושי תורה. כפי שהסביר לא פעם, הדבר מהווה גורם חינוכי ראשון במעלה וכלי להפצת התורה ולהגברת החשק והעיון בה, הן אצל הקוראים והן אצל הכותבים. עתה החלו במות תורניות אלה להקדיש יריעה הולכת וגדלה לשאלות ולדיונים על דברי התורה הטריים, אלו הנאמרים בהתורנויות השבת ובשאר המועדים, ואלו הגדפסים מדי שבוע בשבוע. גם תדירות הופעת הקבצים הלכה והתגברה בהעורבית המופיעים פעמים בודרות בשנה, לחוברות היוצאות לקראת שבת קודש מדי שבוע בשבוע, לחוברות היוצאות לקראת שבת קודש מדי שבוע בשבוע.

ועיקר העיקרים: בהתוועדויות השבת החל הרבי — שבאותה עד היה כבר סמוך לגבורות — להקדיש משך זמן נרחב להתייחסות ולמענה על השאלות שהועלו במשך השבוע בקבצים השונים. כך קיים הרבי עם התלמידים השבוע בקבצים השונים. כך קיים הרבי עם התלמידים ביונים ארוכים ומרתקים ביותר ממאתיים נושאים שונים בכל מקצועות התורה, בהם עיונים למדניים, בירורי הלכה ומנהג, דיונים בלשונות חז"ל, ועל כולנה — העמקה בפרט. אין בפשטי המקראות ובפירוש רש"י על התורה בפרט. אין צורך לבאר עד כמה העלתה עובדה זו את קרנם של הקבצים, והגבירה עד מאוד את המוטיבציה של התלמידים הקבצים, והגבירה עד מאוד את המוטיבציה של התלמידים.

ומה נהדר היה המחזה, כאשר בהיכנסו לתפילות השבת ובידו סדירוד השחזר והדבלה מרוב שימוש, היה נושא עמו בתוך כריכת הספר את החוברות שהופיעו בשבוע האחרון ומעיין בהן יבין גברא לגבראי. הכותבים מי היו? בדבריהם של מי הגה הרבי הגאון הקדוש, מנהיגם של רבות, של מי הגה הרבי הגאון הקדוש, מנהיגם של רבות, ששתורת כולה היתה פרושה לפניו? מהם תלמידי חכמים שחורתם אומנותם, מהם יהדרים העמלים לפרנסתם, שמצאו בחורים צעירים העושים את צעדיהם העצמאיים הראשונים בלימוד התורה... לעתים היה ניכר שהרבי מתעכב קמעא בקריאת 'הערה' מסוימת, ויודעי דבר אמרו כי אות וסימן בהרבי התחוצדות יתייחס להערה זו. כדי להקל על ההבתנה היו האחראים מדפיסים את הכריכות בצבעים הקובץ הפתוד עתה לפני הרביי...

אירע פעם אחת, בשבת פרשת שמיני תשמ"א, שלא היה סיפק בידי האחראים להדפיס את הקובץ לפני שבת קודש, ולא היה בידיהם כי אם טופס אחד, הטופס הארגינלי שנועד לצורך ההדפסה עצמה (מדובר כמוכן בימים שלפני האחסון הדיגיטלי). מיהרו אפוא להגיש לגבאי המשמש בקודש טופס זה על מנת שלא יעלים הרבי עיניו ממנו, ולאחר השבת ניגשו אל הגבאי ליטול ממנו את עותק יחידי ודה על מנת להדפיסו...

כך זכו אותם כותבים שהרבי הגה בדבריהם, והדריך אותם ביד אוהבת בדרכי הקושיא, בדרכי התירוץ, בדרכי ההירוץ, בדרכי ההירוץ בדרכי ההידוש. לרוב היה מכה בחיבה על קדקדם ההיגיון ובדרכי הומידוש. לרוב היה מכה כמולגה לדברים של השואלים ומאלפם בינה, אם כי לעתים הסתננה לדברים גם מחמאה דקה מן הדקה... היו אלה רגעים של מתיקות ושל אושר, שמשתתפי ההתוועדויות בימים ההם מתרפקים עליהם בגעגועים אין־קץ, כל אותן הדרכות מאירות נותרו לנו ברכה עד היום הזה, ואחדות מהן יובאו בקצירת האומר בבאות.

#### אל תשקר לעצמך!

וזה יצא ראשונה: היכן מצינו מצוה מן התורה שאינה מג' החמורות, וככל זאת אינה ודחית מפני פיקוח נפש? דוגמא כזאת הביא הרבי בשיחתו על דברי הרמב״ם שנאמרה בשבת פרשת וירא תשמ״ו: ״הגולה אינו יוצא מעימר מקלטו לעולם... ואפילו להציל נפש בעדותו או להציל מיד העובד כוכבים או מיד הנדה או מיד הדליקה ומן המפולת. אפילו כל ישראל צריכין לתשועתו כיואב בן צרויה, אינו יוצא משם לעולם עד מות הכהן הגדול, ואם יצא התיר עצמו למיתה״!

השאלה על הדין החריג — שמקורו במשנה במסכת מכות — עולה מאליה: איך ייתכן שפיקוח נפש, ואף דרבים ודכלל ישראל, אינו דוחה איסור את היציאה מעיר מקלט?!

ן מי... ואם משום החשש שיהרגנו גואל הדם. ״פשיטא שמי

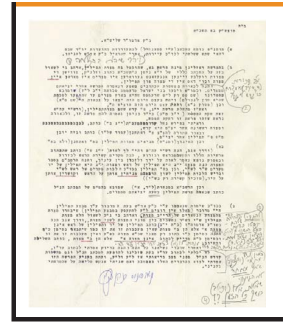
#### האין זה מתמיה ומצער?

לפנינו צילום מכתבו אל הרבי של הרב משה פינחס הכהן כ"ץ, ובו מספר שאלות על הדברים שנאמרו בהתוועדות.

בתשובתו בכתב יד על הגליון ציין
הרבי את המקורות לכל פרט בדבריו:
"עיפ בכורות (ד, מע"ב)"... "בדעת
כמה ראשונים (בה"ג ועוד)... וכן
משמע בזוהר חדש (קימ, ד), וח"ג
(רנז, א). וראה תוד"ה סח (מנחות לו,
"צפגת פענח להל" (מ"ל בפגת פענה להל").

לסיום הוסיף שאלה־הערה כואבת ונוקבת:

האין זה מתמיה (ומצער) שאף מאחד לא הגיעוני שאלות אלו (וכיוצא בהן) במשך כל הזמן?!



שכל ישראל צריכים לתשועתו כיואב בן צרויה, שר הצבא לישראל, יכול להגן על עצמו מפני גואל הדם, ועוד זאת — מי יימר שאסור לסגור הדלת בעד גואל הדם עד שיציל הגולה את כלל ישראל״.

על כן הציע הרבי הגדרה חדשה בחיובו של גואל הדם "תנס שמה — שם תהא דירתו", "כלומר, שחיותו היא רק בעיס מקלטו, ואם יצא נפקע ממנו שם גדר "חיות" והתיר צמו למיתה והוי כ"גברא קטילא"... ואי אפשר שיחול עליו שם חיוב דרן לצאת מעיר מקלטו לאיזה עניין שהוא". וכלל ישראל מה יהא עליו? הוסיף הרבי והעיר "על דרך וכלל ישראל מה יהא עליו? הוסיף הרבי והעיר "על דרך

וכלל ישראל מה יהא עליו? הוסיף הרבי והעיר על דרך הרמז והדרוש", "דוה גופא שפיקוח נפש דישראל יהיה תלוי באדם שהתורה אסרה עליו לצאת מעיר מקלטו, באופן שאם יצא "התיר עצמו למיתה", מכריח לומר, דכלפי שמיא גליא שאין כאן פיקוח נפש, ואדם זה אין ביכולתו להביא האלה וישועה".

יצאה שבת מלכתא, חזרו החוזרים ורשמו הרושמים — יצאה שבת הלאו הקבצים קושיות שונות על ביאורו של הרבי מזה, ושפע תירוצים פירושים וביאורים אחרים על המושיא מזה.

והנה חלפו להם ששת ימי המעשה ובאה שבת פרשת חיי שרה. שוב התכנס הציבור בבית המדרש, ובתוך ההתועדות, תזר התכף לאחר סיום מאמר החסידות, חזר הרבי אל הסוגיא, והחל לדון בדברים שהעלו הלומדים בגליונות השונים.

קצרה יריעה זו מלעסוק בפרטי השקלא־וטריא, ולא נדרשנו לכך אלא מפני ההדרכות העקרוניות שהעלה הרבי בדרך אגב ביחס לדרכי הקושיא והתירוץ: "דובר כמה בעבים שיש הבדל יסודי בדרכי הלימוד בין קושיא התירוץ: אין "מקשים בדורם הלימוד בין קושיא מסודם כי אם כשיש על זה ראיה חזקה. מה שאין שכן כשצריך לתרץ ענין בתורה, הרי גם אם אינה מברא חזקה כל כך, אפשר לאוסורה אם על ידי זה מתיישב הענין. וכן בנוגע להבאת ראיה: כשאומרים מברא המתרצת תמיהה בנוגע להבאת ראיה: כשאומרים מברא המתרצת תמיהה בנוגע להבאת ראיה: לשביא עשרים ראיות לסברא — כי תמיהה זו נופא המתיישבת ע"י תירוץ זה היא היא הרא הרים ובדה!"

בתוך דבריו החל הרכי לחזור על התירוצים השונים שכתבו הרושמים. כל תירוץ ותירוץ זכה ליטיפול' משלו, ולהסבר מפורט מדוע לו די בו כדי ליישב את הענין. ושוב וחסיף הרבי והעיר הערה עקרונית: "אשר לפענה שמצאו תירוצים אלו בספרים — למאי נפקא מינה שכך כתוב בספרים בנוגע להבנת הענין: כשמדובר בנוגע לפסקי

הלכות, אזי מחויבים לפסוק הדין לפי פסקי ההלכות שנדפסו כספרים המקוכלים גם כשאין מבינים מעם הדבר. אבל בנוגע להבנת והסברת הדבר — אין מקום לשקר לעצמך שהנך מכין התירוצים בספרים הנ"ל..."

[ואמנם, אך בשבת הקודמת העיר הרבי הערה דומה. אז נידון באחד הקבצים ענין ורווני דק מן הרק, שהכותבים – אול כדרכם של תלמידים צעירים – השתעשעו בו במלינם חשובות, בבחינת "מילין לצד עילאה ימללי", מבלי שמשמעותן היתה נהירה להם כל צרכם... ותמה הרבי: מדוע עוסק הכותב בענינים שבעצמו אינו מבין ("והראיה שבו שעום אני אינו מבין אתי"....?! "בוודאי שבן היא מחמת, שהרי כך איתא בספרים, אב"ל כשם שאומר היא כן שהרי כך מפורש בספרים, כמו כן צרוך האמת – שאינו מבין דבר זה בשכלוי...].

לומר את האמת — שאינו מבין דבר זה בשכלוי...].
שלוש שנים אחר כך הופיע תוכן השיחה בשלמותו
מהדורה ערוכה ומוגהת בסדרת "ליקוטי שיחות". שם
כמבן מופיעים הדברים בדרך משא ומתן כדרכה של תורה,
בהשמטת כל מה שאינו נוגע במישרין להבנת הסוגיא וללא
בהשמטת כל מה שאינו נוגע במישרין להבנת הסוגיא וללא
תיאור הדרך המרתקת שבה נתבררו הדברים בבית המדרש
בהתועדויות אלו. והלומד את השקלא־וטריא בשיחה, את
התאר באותם צורבים שנשאו ונתנו באותה הלכה, שאף אם
לא נתקבלו דבריהם, מינייהו ומינייהו תסתיים שמעתא.

#### בירורים בהשקפה ובדרכי העבודה

יש שבזכות הקושיות זכינו לבירור בשאלות יסודיות בהשקפה ובעבודת ה', ועל ידי כך זכו אף המקשים להיות בבחינת "יתר פרשה אחת בתורה"...

בשבת פרשת עקב תשמ״ה נדונה בהתוועדות תפילת רבי נחקלה נחוברת במשנה: "שלא יארע דבר תקלה על ידי, ולא אכשל בדבר הלכה, וישמחו בי חברי, ולא אומר על טדי, ולא אכשל בדבר הלכה, וישמחו בי חברי, ולא מומר על טמרו אסור ועל אסור מותר, ולא יכשלו חברי בדבר הלכה ואשמח בהם״. והטעים רבינו מפני מה ראה דווקא רבי ומוניא בן הקנה לתקן תפילה זו: מהמימרות המעטות שיש בידינו מדברי ר' נחוניא בן הקנה היא המשנה באבות אודות בידינו מדברי ר' נחוניא בן הקנה היא המשנה באבות אודות "תל המקבל עליו עול תורה", אין הכוונה לקבלת עול תורה ומצוות כפשוטו, שהיא חיוב גמור ואינה שייכת ל"מילי דוסידותא" דאבות, אלא מדובר כאן על אופן מסוים של קבלת התורה — בדרך "עול", מפני שכך ציווה ה', ולא

מתוך תענוג. דוקא בדרך עבודה זו, שאין בה חיות ותענוג של האדם, יש חשש לטעות ותקלה בלימוד התורה, ולכן ר' נחוניא שנתעלה לדרך זו של עסק בתורה הוא שחיבר את התפילה להצלה מפני טעות בעת

על כך העלה אחד השומעים את השאלה — הלא בדרך כלל מבואר ההפך: מיהו זה שעלול לבוא לידי תקלה? דווקא מי שעבודתו היא מתוך תענוג, היינו מתוך הרגש מציאותו האישית; לא כן העובד מתוך התבטלות וקבלת עול, שבוודאי ממלא בשלמות את רצון אדונו ללא שום תערובת נגיעה ופניה משלו!

על שאלה זו העיר הרבי בהתוועדות השבת הבאה, כי על שאדה זו הציד הובי בחתות ההבתרובה, " "ערכבו כאן שני דברים שאין ביניהם קשר"... וכאן העמיד יסוד גדול, שכל העוסק בתורה צריך להעמידו לנגד עיניו – דאית תענוג ואית תענוג, "ההיילוק ינודם הוא מן הקצה אל הקצה": "מטבע אדם בעל שכל, שכאשר שומע סברא

שכלית, יש לו רגש של תענוג. וכפי שיודע גם ילד קמן אם הוא ילד נכון ילד השייך ל"עם חכם ונכון" — שכאשר המלמד אומר לו סברא יפה, יש לו תענוג. אמנם אין זה שולל תענוג כענינים אחרים, שכן, כשם שמתענג מסברא שכלית בתורה, כך מתענג גם מסברא שכלית סתם, בחכמות חיצוניות להבדיל, וכך מתענג בשאר עניניו, כמשחקים וכיו"ב.

כלומר אין כאן ענין של בירור וזיכוך כח התענוג, שכן כח התענוג כשלעצמו נשאר כמקודם, אלא שברגע זה משתמש כו ללימוד התורה, ואחר כך משתמש בו לדברים אחרים".

תענוג מסוג זה — גם אם יש לו מקום בתחילת לימודו של האדם — אכן אינו משמש כתריס בפני טעות ותקלה, ואדרבה, נדרשת זהירות רבה כדי שלא יטה את האדם מדרך הישר. אבל לא זה פירושו של תענוג אמיתי בעסק התורה.

עסק התורה מתוך עונג כדבעי למהווי, שבו אנו עוסקים לענין עבודתו של ר׳ נחוניא בן הקנה, **פירוש**ו שהתורה חדרה בכל מציאותו עד שלא נשארה שום נקודה שלא תהיה חדורה כתורה, דיינו שכל פרטי כחותיו, עד לכח התענוג, נתכררו ונזדככו ונעשו חדורים בתורה, עד שלא היה אצלו שום תענוג אחר



רבינו זי"ע היה עורך במהלך 'התוועדות' י"ט כסלו חלוקת הש"ס בין הציבור. בעצמו היה כותב אילו מסכתות יקבל ע"ע בחלוקה. תמונה נדירה של רבינו כותב את המסכת בה בחר

מלכד התענוג בתורה".

זהו אפוא התענוג בלימוד התורה השולל כל חשש תקלה, שכן כשהתורה ממלאת את כל ישותו של האדם, עד שלא רק עתתיו וומניו מוקדשים לתורה, כי אם שכלו ודעתו — בה, חשקו ורצונו — בה, ואינו מתענג כי אם בה, אזי "בכל מציאותו אין שום נקודת־אחיזה לענין בלתי רצוי". והדברים עמוקים ומאירים למתבונן.

#### "טיול ברחבי מצרים"

כאשר הנדוז היה נוגע לפשטי המקראות - תחום

שהרבי סלל בו, כידוע, דרך מיוחדת משלו – היתה מצויה "נזיפה" לכותבים על בניית מגדלים פורחים באוויר ללא שימת לב למציאות הגשמית כפי שהיא לפנינו. כך כשהובאה לפניו "קושיא חמורה" על הפסוק ״ויקח משה את אשתו ואת בניו וירכיבם על החמור״ איך הקדים משה רבינו את אשתו לבניו, בניגוד אן הקורם משרובים אות אשונו קבנין, בנגור להנהגתו הראויה של יעקב אבינו, "ריקם יעקב וישא את בניו ואת נשיו על הגמלים", וכמו שפירש שם רש"י: ״הקדים זכרים לנקבות, ועשו הקדים נקבות לזכרים, שנאמר ויקח עשו את נשיו ואת בניו״? הקבות היכולם קדקדו של השואל: בנו הפעוט של משה רבינו היה בן שמונה ימים לכל היותר, ומובן שלא היה משה יכול להרכיבו על החמור קודם שהרכיב עליו את ציפורה

דוגמא אופיינית לכך מצינו בשבת פרשת תרומה תשמ"ו. לאחר שבשיחה שיצאה לאור נתבארה מעלתו של פסח מצרים, שנשחט בתוך ביתו של כל אחד ואחד, שאלו המקשים: הא מנא לן? הלא הציווי ״לא תצאו איש מפתח ביתו״ חל רק מבערב! ״שאלה זו היא כתוצאה מזה ששוכחים אודות

מציאות הדברים בפועל ממש בנוגע להקרבת פסח מצרים.

פסח מצרים מקחו בעשור לחודש, היינו שהקדימו לקחת את השה לקרבן פסח ד' ימים לפני שחימתו,

להכיאו לבית ולקשרו בכרעי המימה. כשישאלו אצל 'בן חמש למקרא' היכן היתה המימה שאצל כרעיה קשרו את השה דקרבן פסח, לא יבין כלל מהי השאלה. מקומה של המיטה — ישיב בפשטות — בתוך הבית בחדר המיטות! אצל המלמד יוכלו לפעול שיתכן דומר שהמימה עמדה ברשות הרכים, ואז ראו בכורי מצרים שקושרים שה לכרעי המימה ושאלו לפשר הדבר וענו להם כו', וכתוצאה מזה היה הגס למכה מצרים בבכוריהם"... אבל אצל 'כן חמש למקרא' לא יוכלו לפעול שתתקבל אצלו סברא שיתכן

שהמימה עמדה ברשות הרבים! מדוע הקדימו לקחת את השה דקרבן פסח ד' ימים לפני שהשתתו למד הבן המש למקרא בפירוש רש"י שפסה מצרים מעון ביקור ממום ארבעה ימים קודם שהימה, וממעם זה קשרו את השה לכרעי המימה, דכיון שדרכו של שה לקפץ ולרוץ כו', הרי עלול לקרות שיקבל איזו שרושה באונו וכיו"ב, כפי שיודע הבן חמש למקרא מעצמו... ואז יפסל לקרבן. ולכן הוצרכו לקושרו בכרעי המישה כדי לשמור שלא יפול בו מום. ומכיון שכן, מוכן וגם פשום שכודאי לא הוציאו את השה מחוץ לבית!

יודע בצמן: לאחרי שביקר את השה ממום, ויודע שצהיך לשמרו ולבקרו ממום כמשך ד' ימים עד זמן שצריך לשמרו ולבקרו ממום מכרעי המבה ויקהנו עמו שהימתו, יתיר את השה מכרעי המבה ויקהנו עמו

ל"מיול" ברחבי מצרים!!".

בנדון זה אמר הרבי פעם בשעת חדוותא: "בספר 'כן המלך והנזיר' מסופר אודות חידה שנשאלה אצל חכם אחד: מהו דבר עגול שמחזיקים ביד ויש חור באמצעיתו? והשיב החכם שישנם ב' דברים כאלו: מבעת ואבן ריחיים.

כנראה לא ראה החכם הנ"ל אבן ריחיים במציאות, אלא בציור בלבד, ולכן היה סבור שאפשר להחזיק ביד אכן ריחיים כשם שאפשר להחזיק כיד את ציור ותמונת הדבר... ומוכן שכן הוא כלימוד התורה, שכאשר לומדים כתורה אודות ענין שישנו כמציאות העולם, יש להביא בחשבון את מציאות הדברים בפשומם"...

#### קטר ללא קרונות?!

ומעשה שהיה בשבת אחת של חורף, שבה נתארכה השיחה הראשונה בענינו של יום, נתארך המאמר ונתארכו הקושיות ברש"י... השמש בברוקלין מקדימה לשקוע, ואתא ובא זמן תפילת מנחה מבלי שהשאלות

באו על פתרונן. ה'עולם' לא הוטרד מהשאלות שנותרו ללא מענה. ידוע היה לכל מנהגו בקודש של הרבי: נושא שביאורו לא נשלם — יושלם בהתוועדות הבאה. ובכן, שבו הכל לעסקיהם, וערבה עליהם שנתם... על מה שארע אחר כך העיד לימים הגאון רבי

אברהם גערליצקי, ראש מערכת הקובץ התורני ״הערות

#### כל אחד ואחד מאתנו-כולנו...

לפנינו צילום מכתבו של ראש מערכת הקובץ התורני ״הערות וביאורים״, הגאון רבי אברהם גערליצקי, לאחר התוועדות שבת פרשת ויגש תשמ״ח: ״מצורפות השאלות בפירוש רש״י... על מנת לפרסם בין משתתפי ההתוועדות, שינסו לחפש תירוץ על זה״.

הגר"א גערליצקי מסיים מכתבו: "שאלה זו נשארה לעיונם של משתתפי ההתוועדות, ויהי רצון שיכוונו אל האמת בתירוץ

הרבי, כדרכו בקודש, מגיב לדברים באמצעות תיקון על גבי הגליון. לפני ״משתתפי ההתוועדות״ מוסיף הרבי ״כל״, על מנת לכלול אף את עצמו עמהם, ומתקן בהתאם את משפט הסיום: ״ויהי רצון שכל אחד ואחד מאתנו־כולנו יכוון ויצליח בתירוץ השאלות".

מצו"כ השאלות כפירוש רש"י (מו, טו), מהחווערות קודש ש"פ ויגש, ח' טכת ה'השט"ה - ע"מ לפרסם כין משתתפי ההחוועדות שינסו לחסש הירוץ ע"ד. מערכת הערות וכיאורים כתורת כ"ק אדמו"ר שליט"א - אמלי תורת -הרב אכרתם יבחק כרוך גערליבקי - יו"ר

כ"ק ארמו"ר שלים"א

במרשתינו קא"ם (מו, טו) "אלה כני לאה ואת דינה כתו" ממרש רש" אזמרים חלה כלאה והנקבות תלה ביעקב ללמדך אשה מזרעת תחלה יולדת זכר א זריע תחלה יולדת נקבה".

ונמצא, שכמאורע זה היחה ההזרעה בפועל מהאשה, שהרי הולד הי' זכר (ורק ע"י נס נחסך לנקבה).

וא"כ, אוך אומר רש"י שססוק זה ("ואת רינה בחו") כא "ללמדך" ש"אים מדריק החלה יולדת נקבה"!!

במסרפי רש"י (רא"ם שם) חירצו ע"ז: "כיון שהיהה עחה נקבה והולה אותה כזכר, אע"ם שעיקר כרייחה הי' זכר, דרשינן סינה שפיר אים מזריע החלה יולדה

וביאורים" (ההוגים במהדורת קה"ת של ישולחן ערוך הרב׳ ודאי מכירים את הציון התכוף ״העו״ב״, המפנה לדיונים שהופיעו בקובץ זה, פרי עמל תלמידי ישיבת ״אהלי תורה״ שבקראון־הייטס. החב״דית המדוברות היווה הקובץ אחת הבמות המרכזיות לשקלא־וטריא בין החסידים לרכם. ראוי לציין שהקובץ יוצא לאור עד היום הזה, ומאחוריו לא פחות מאלף מאתיים חמישים ושלושה גליונות!). באותו שבוע קיבל הרב גערליצקי שני תירוצים בלבד לקושיות שהוצעו בהתוועדות. אמר בלבו: מה לי לפרסם עתה את הדברים, בשעה שהרבי עודנו עומד בעיצומו של העניין. בשבת זו ודאי יתורץ הכל. כך הופיעו הגליונות של אותו שבוע ללא שום התייחסות לשאלות ברש"י שנותרו ללא מענה.

בשבת שאחריה, שבת פרשת מקץ, פתח הרבי ואמר בקול חרישי (כפי שזוכרים הגוכחים):

"מכיון שהיה הפסק כין ההתוועדות הקודמת להתוועדות זו, חשבתי שיהיו

יוושרוני הייוצעו למצוא את ביאור הדברים, ויפרסמו זאת מי שיתייגעו למצוא את ביאור הדברים, ויפרסמו זאת בקבצים המופיעים מדי שבוע כדי לזכות את הרבים. אך בפועל — לא מצאתי בכל הקבצים ולו אחד שניסה לתרץ את השאלות הנ"ל!

קבצים אלו הופיעו גם לקראת שבת זו, כככל שבוע, והכותבים כתבו, כהתימת שמם, או — מפני גודל הענוות — בראשי תיכות כלבד; אם ראשי תיכות השייכים לשמם, או ראשי תיכות שאינם שייכים לשמם כלל... ואף על פי כן, בכל הקבצים שראיתי לא מצאתי שמי מהכותבים עמד למצוא ביאור על הקושיות הנ"לי.

ואז הוסיף אמר בכאב (דברים שנשמטו מן הספר, אך מציים ברשימות פרטיות): "מתעוררת אפוא השאלה "למה זה אנכיז למה לדברים בינור "שבת אנכיז למה לדברים הינם בעיפות, ולסבול דחיפות כו/ כאשר הדברים אינם מעניינים אותו כלל, ההיבור הוא לאודנין דלא שמעין...? מעניינים אותו כלל, ההיבור הוא לאודנין דלא שמעין...? למה הדבר דומה? — הוסיף הרבי ואמר — לקטר רכבת היוצא לדרכו לאחר כל ההכנות, תוך שויקות וצפצופים, ומתברר שהקרונות נשארים במקומם מפני ששכחו לחברם... "אם כן יכול הקפור לשרוק ולצפצף בחדרו, והקרונות יישארו בפני עצמם..."

הרבי סיים את השיעור מהשבוע שעבר, יישב את כל השאלות, אולם לחסידים הודיע:

"כשכת הכאה לא תדיה התוועדות, וכן כשכת השניה והשלישית לא יתקיימו התוועדויות. דעם פערטן שכת והשלישית לא יתקיימו התוועדויות. דעם פערטן שכת האט דער אויבערשטער געראלפן ס'וועט זיין שכת מכרכים און ס'וועט יע זיין א התוועדות; צי דען וויל מען אין דעם אויך גורע זיין! [=השכת הרביעית, עזר ה' שהיא שכת מברכים ובה תהיה התוועדות. האם גם בזה רוצים לגרועי:]".

שלוש שבתות רצופות דמם בית המדרש והחסידים התהלכו כנזופים. ובשבת הרביעית, היא שבת פרשת וארא, שבט מברכים דחודש שבט, שוב שאל הרבי סדרת שאלות ברש"י, ושוב השאיר את השאלות ללא מענה.

דעת לנכון נקל, שהפעם הוצפו מערכות הקבצים במבול של תירוצים... וכה נכתב בגיליון הבא של "הערות וביאורים": "ינתקבלו אצלנו המוני תירוצים על השאלה, אבל בהיות שהרבה מהחירוצים כיוונו לתוכן אחד, לכן בחרנו להביא בזה התירוצים העיקריים, ועם שאר הכותבים הסליחה...".

כל אלה נתפרסמו בקובץ שיצא לקראת שבת פרשת בא. בהתוועדות נאמר:

"א נתכאר ענין זה בשבוע שעבר — כדי לכחון ולראות האם ינסו הפעם להתייגע ולמצוא את ביאור -------



יהתוועדות׳ במהלך בתורה בשיעור בתורה במהלך



רבינו זיי׳ע בדברי תורתו במעמד הקדוש של ההתוועדות

תורצו הקושיות של השבוע שלפניו, והשאלות החדשות נתרו ללא מענה — על מנת שהלומדים יעסקו בהן עד השתב הבאה. בשלב זה השתכללו גם מערכות הקבצים: בפתח הגליון פרסמו את השאלות שנותרו ללא מענה, לאחר שהוגהו ואושרו לפרסום על ידי הרבי (ראו צילום).

בן אחת עשרה שנה היה הילד מנחם מענדל קפלן — היום תלמיד חכם מוכר ומראשי מערכת "אוצר החסידים" — כאשר ניסה את כוחו בתירוץ השאלות שנותרו ללא רשבת פרשת בשלח. לאחר השבת העביר אביו את רשימתו של הילד אל הרבי, וזכה שהרבי יענהו בכתב יד קודשו:

"נהניתי במאד מקריאתו, ובפרט מהדיוק בהפרטים וכו" ויציעו להדפים בא' הקובצים בצירוף הסברתו שלא יקשה מפרש"י טו, א: כל השירה תמצא כפולה".

כך הופיעו בקובץ "הערות וביאורים", לפי הצעתו של הרבי לאבי הנער, חידושיו של נער בן אחת עשרה שנים. בהתועדות הבאה פנה הרבי לאב, בתוך הקהל הגדול, ושאלו: היכן בנך? וכשהבחין בילד, ציווה עליו לומר "לחיים"

אחר שבועות מספר שבו הדברים למתכונתם הרגילה: שאלות, הפסקה של ניגון, ואחריה ביאור המהלך בדברי רש" המיישב את השאלות אל נכון. אך מאו ואילך, כל אימת שארע שנשארה בהתוועדות שאלה שלא תורצה היה תוכן הדברים נתלה על קירות בית המדרש והופך למוקר העיסוק והעיון של התלמידים עד ההתוועדות הבאה. ואין צורך לומר: שטף של תירוצים היה זורם למצרכות הקבצים...

מה ביקש הרבי? שיהיה אכפת. שקושיא בתורה תהיה ענין הטורד את המנוחה. כפי שהיה רגיל על לשונו לפרש את הטורד את המנוחה. כפי שהיה רגיל על לשונו לפרש את הלשון "העוסק בתורה" — כעסק של מסחר, הממלא את מחשבותיו של הסוחר יומם ולילה, "און אפילו ווען ער שלאפט, הלומ'ט זיך אים דער עסק [=ואפילו כשישן, בא אליו העסק בחלומן! "זכל מי שאינו עוסק בתורה" — שאין לימודו באופן של עסק, מתוך התעניינות ושקיעות עמוקה בדברי התורה שלומד, אלא כאדם הפורע חובו בלבד — "נקרא נזוף"...

הדרכותיו המאירות של הרבי מוסיפות להאיר את דרכם של רבבות ההוגים בדבריו בכל אתר ואתר. זוהרן לא הועם בעיניהם בשלושים השנים שחלפו מאז ג' תמוז תשנ"ד. אדרבה ואדרבה: ברך דברי תורה אמיתיים, הם פרים ורבים ועושים פירות ופירי פירות וגידולי גידולין, ומה זרעו בחיים – אף הוא בחיים. כאן חזר הרבי על שלושה מהתירוצים שהוזכרו בקבצים ודן בכל אחד מהם (״התחילו ללכת ׳אויף א גאנג׳, אבל אחר כך נתקעו...״), ולאחר מכן תירץ את הענין כולו בביאור מחודש מדיליה. אולם על השאלות החדשות שנשאלו על רש״י של פרשת שבוע זה — שוב לא השיב. הדבר שב ונשנה גם בהתוועדויות הבאות: בכל שבוע





לאחר שהותיר את השאלות בהתוועדות שבת פרשת בשלח תשד"מ לעיונם של השומעים, הרבי מגיה את נוסח השאלות על מנת לפרסמו בין הלומדים והמעניינים

# "ביניב

## סיפורי מופרת ושליחויות קודש

ט"ז סיפורים ועובדות מופלאות שאידעו במחיצת כ"ק מרן אדמו"ר מליובאוויטש זי"ע לאורך שנות ההנהגה, כפי שנשמעו מפי בעלי המעשה

+ יוחנן הרשקוביץ



#### "אזכיר על הציון"

ידועה הנהגתו בקודש של רבינו, אשר עתים תכופות למדי היה עולה להעתיר בתפילה על עם ישראל בציון למדי היה עולה להעתיר בתפילה על עם ישראל בציון כשלה וחנות, יקן אדמו"ר הריי"צ מליובאוויטש זי"ע, כשעמו חבילות עמוסות פתקאות, פדיונות ריקוויטלאך? אשר נשלחו מכל מרחבי תבל, בהם שפכו יהודים את התסנות לישועה, ביקשו הדרכה ובישרו על התסות טובות שקיבלו על עצמם להוספה בהידור בקיום המצוות, בקביעות עתים לתורה ובהשפעה על יהודים נוספים בהוספה והידור בקיום המצוות.

מטבע הלשון השגורה ביותר במענותיו של רבינו לשואליו ודורשיו הייתה: "אזכיר על הציון" — כלומר: את בקשתכם, שאלתכם, צרכיכם ובשורותיכם הטובות — אזכיר בבואי אל הציון של חותני הרבי.

וכך מספר הרה״ח רבי שמעון לזרוב שלים״א, שלוחו של כ״ק רבינו למדינת מקסם אשר בארה״ב, בה הקים עולה של תורה וקדושה וקירב אלפי יהודים תחת כנפי השכינה:



רבי זלמן דוכמן



"דודי, רבי אליהו ליפסקר, היה חתנו של החסיד רבי ז'ממן לבית ז'ממן לבית וז'ממן דוכמן. מדי שנה בשנה היה מגיע רבי ז'ממן לבית חתנו שבטורונטו, בו התארח במשך מספר שברעות כשבימים הוא מכתת את רגליו בין בתי יהודים על מנח לפתוח את כיסם להזיל ממון להחזוקת תורה, ולפתוח את לבם על מנת לחזקם בשמירת תורה ומצוות.

"כטורונטו התגוררו באותם ימים בני זוג שחלפו שנים מאז חתונתם והם טרם נפקדו בזרעא חיא וקיימא. שנים מאז חתונתם והם טרם נפקדו בזרעא היא וקיימא. את בני הזוג לביתו. הם מסרו לידי רבי זלמן את שמותיהם וביקשו שכשיחור לנידיורק יבקש מהרבי ברכה עבורם לזרעא חיא וקימא.

״הדבר היה בשנים הראשונות להנהגתו של רבינו זי״ע. באותן שנים, כאשר רצה מישהו לומר מילים קצרות לרבי, היה ממתין על-יד מפתן חדרו של הרבי, בשעה בה הרבי צעד מחדרו לתפילה בבית המדרש הסמוך או בחדרו ממנה, אז יכול היה לנצל את ההדמנות ולומר משהו לרבי.

"מיד כשחזר מטורונטו, עמד גם רבי זלמן דוכמן במסדרון הצר המוביל מהיכל קדשו של הרבי לבית המדרש. הוא אמר שהגיע זה עתה מטורונטו ושעל כתפיו מוטלת שליחות מבני הזוג, שהוא נקב בשמותיהם, אשר מבקשים ברכה לילדים.

"אם לרכי זלמן ענה הרכי: ״אזכיר על הציון״. אך הוא ניחן בעזות דקדושה וביקש: ״רבי, איך וויל אַ אמת׳ע ברכה״ [רבי, אני חָפֵץ בברכה אמתית]. הרבי הביט עליו, אך לא הוסיף דבר ווכנס לחדרו.

״שנה נוספת חלפה ושוב נסע רבי זלמן לטורונטו. גם הפעם הגיעו בני הזוג למעון אכסנייתו, אולם הפעם היו בפיהם דברים אחרים: הם ביקשו כי יבשר לרבי את הבשורה הטובה כי ברכתו התקיימה. ״גם הפעם כשחזר ל770 עמד ר׳ זלמן על־יד דלת

״גם הפעם כשחזר ל770 עמד ר׳ זלמן על־יד דלת המעלית, וכשהרבי הפנה את מבטו אליו, אמר: ׳רבי, ברצוני לבשר שברכת הרבי עבור בני הזוג התקיימה׳.

יינו, איז אַ הרבי נעצר ואמר בחיוך: ״נו, ׳אזכיר על הציון׳ איז אַ ״הרבי נעצר ואמר בחיוך: ״נו, ׳אזכיר על הציון׳ זו ברכה טובה?]״.



#### כהרף עין

מוסיף רבי שמעון לזרוב שלימ"א ומספר:

"זמן מה לאחר הסתלקותו של רבינו לשמי רום, בג" ממוז תשנ"ד, התעוררה במשפחתנו בעיה כאובה מאוד. הייתי אובד עצות, לא ידעית אנה אני בא, והרהרתי לעצמי: "אם היה זה לפני כמה שנים הייתי כותב לרבי והרבי היה עונה לי, מה אעשה כעת?".

"נחזור מספר שנים אחורה: בדיוק אותה הבעיה התעוררה גם במהלך שנות ה'מ"ם". זה היה בחודש תשרי, ולאחר שמחת־תורה נסעתי יחד עם רעייתי לניר־יורק על מנת להיפגש עם אדם שיכול היה לסייע לפתרון הבעיה. נפגשנו עמו בביתם של בני משפחה, ותיארנו לו את בעייתנו.

״היהודי הזה היה דתי, הכיר את חסידות ליובאוויטש, וגם ידע שאנו השלוחים במדינת טקסס. במהלך הדברים הוא שאל את רעייתי: ״האם כתבתם על הבעיה לרבי?״, רעייתי ענתה בחיוב. ״והרבי ענה לכם?״, המשיך ושאל. עדיין לא׳, אמרה לו אשתי.



רבי שמעון לזרוב



רבינו זייע בשנות ההנהגה הראשונות (באדיבות JEM)

״הוא החל לומר: ״בשנות היו״ד, כאשר חב״ד עוד הייתה קטנה, הרבי הכיר כל החסידים בשמם הפרטי והכיר אף את משפחתיהם. אבל היום ליובאוויטש צמחה ונהייתה לאימפריה, האם אתה בטוח שהרבי מכיר אותך? האם הוא יוהה אותן?״.

ייאר ווא יוווא אווין ביי אותין. השבתי לו בקול רועם, "יבורדאי שהרבי מכיר אותין, השבתי לו בקול רועם, 'אם כן' – הקשה – ימדוע הרבי אינו עונה לך? יש לכם כזו בעיה גדולה, כיצד הוא לא עונה?'.

״תוך כדי דיבור, הגיעה ידיעה שהרבי הודיע בפתע כי ממש עתה תתקיים התוועדות עבור האורחים החוזרים למקומותיהם לאחר ששהו במחיצתו בחודש תשרי.

"קמנו מיד ומיהרנו לבית מדרשו של הרבי, אליו נכנסתי כבר לאחר תחילת ההתוועדות, כאשר הוא כבר היה מלא במאות אנשים, והלכך גם לא עמדתי במקומי הקבוע שהיה שמור לי בהתוועדויות.

"לאחר השיחה, פצח הקהל בניגון, ומטבע הדברים הדהדה במוחי המחשבה על השיחה עם אותו יהודי היהרבי מכיר אותך? — בוודאי... — אז למה הוא לא עונה לך?...׳

"לפתע, תוך שאני אחוז במחשבות, אני מבחין שהרבי מסתובב לעבר האזור בו אני עומד ומורה למישהו לומר ילחיים', הבטתי ימינה ושמאלה כדי לראות מי הוא שהרבי מורה לו זאת, אך לפתע קרא אחד המזכירים: ׳ר׳ שמעון, הרבי מדבר אליך!׳. שמעון, הרבי מדבר אליך!׳. "ילחיים! לחיים ולברכה! וואַרף אַוועק די מרה "ילחיים! לחיים ולברכה! וואַרף אַוועק די מרה

״ילחיים! לחיים ולברכה! וואַרף אַוועק די מרה שחורה!׳ [זרוק את ה׳מרה שחורה׳], קורא הרבי בקול, ׳בשמחה וטוב לבב! לחיים ולברכה!׳.

"הדיתי המום. הרבי תפס אותי בעיצומן של ה'מחשבות זרות׳ שלי, כשאני מהרהר על דברי הידיד ששאל 'האכן הרבי מכיר כל אחד ואחד? מדוע הוא לא השיב על שאלתכם?', והרבי אומר לי: זרוק את ה'מרה שחורה', הַיָּה בשמחה ובטוב לבב...

""למחרת בבוקר, קיבלתי מהרבי מענה מפורט בן שש שורות שנכתב בכתב יד קודשו על גבי המכתב עם שאלתי — אל מי לפנות, מה לעשות, ומה לא לעשות... "כשהתקשרתי לאותו ידיד וסיפרתי לו על מאורעות

״כשהתקשרתי לאותו ידיד וסיפרתי לו על מאורעות ההתוועדות ועל המענה שקיבלתי מהרבי, הוא התקשה האמין... לא רק שהרבי מכיר אותי, הוא גם יודע ומרגיש מה אני חושב, הוא ראה עליי את השאלות המציקות לי... ״ובכן, מספר שנים חלפו, רבינו הגדול נסתלק מעמנו,

״ובכן, מספר שנים חלפו, רבינו הגדול נסחלק מעמנו, ואותה הבעיה מתעוררת שוב, ואני — אינני יודע אנה אני בא.

״החלטתי לכתוב פדיון. ערכתי הכנות, התעניתי, למדתי, אמרתי תהלים, והתיישבתי לכתוב מכתב בו פירטתי את הבעיה ואותו שלחתי בפקס לציונו הקדוש של רבינו.

"באותו זמן התעתדתי לנסוע מחוץ למדינה, ולא "באותו זמן התעתדתי לנסוע שהיה בידי מנסיעות קדמות והראה את השעה בשני מקומות בו זמנית. דבר היה נוח בעת נסיעות כדי לדעת את השעה הן במקום המוצא, בו נמצאים בני המשפחה, והן במקום אליו נסעתי.

"כעבור שעה או שעתיים עלה בדעתי לפתע לחפש את השעון הזה בתרמיל עמו נסעתי לרוסיה שנתיים קודם לכן, כדי לבקש בציוני כל רבותינו הטמונים שם רפואה שלמה לרבינו, שהתחננו כי יחזור לבריאות איתנה.

"נטלתי את התרמיל, התחלתי לנערו, והנה נופל ממנו כרטיס ביקור אותו קיבלתי בהיותי בארץ־הקודש מידיד נעורים שבצעירותי למד יחד עמי בישיבה ולפתע פגשתיו בכותל המערבי. הוא סיפר לי כי הוא מכהן במשרה רמה, והעניק את כרטיס הביקור שלו, כדי שאוכל ליצור קשר.

"רעתה אני מוצא את הכרטיס, והמשרד הממשלתי שהוא ניהל הוא בדיוק המשרד שביכולתו לפתור את הבעיה שלי... ידיי רעדו...

״השעה בארץ־הקודש הייתה די מאוחרת, ובכל זאת, בהיותי מרוגש מאוד, החלטתי לחייג אליו.

"רעייתו ענתה לטלפון, על קולה ניכר כי הערתיה מהשינה. אני מבקש לשוחח עם בעלה, היא שואלת מי המבקש, וכשאני אומר את שמי והיא אומרת אותו לבעלה, הוא ביקש מיד את הטלפון. "התנצלתי על השעה, תיארתי לו את הבעיה

״התנצלתי על השעה, תיארתי לו את הבעיה וסיפרתי על הברכה ביקשתי מהרבי ועל ההפתעה בדמות כרטיס הביקור שלו שהזכירה שהוא יכול לפתור את הבעיה, והוא אמר לי שאני יכול לראות את הנושא כמוגמר.

"מחרת הוא הודיע לי כי הענין הסתדר על הצד הטוב ביותר...

"כתכתי לרבי, לפתע עלה בדעתי לחפש שעון בתרמיל נפל כרטיס ביקור ששכחתי לחלוטין מקיומו, בשל השעה טלפנתי דווקא לביתו — בשעה מאיומו, בשל הייתי מתקשר למשרדו לאו דווקא שהייתי מגיע אליו בקלות, והדבר הראשון שהוא עשה עם בוקר היה אליו בקלות, והדבר הראשון שהוא עשה עם בוקר היה לפתור את בעייתי".



#### הצלה משמד

הגאון החסיד רבי ניסן מאנגעל שליט"א הוא רב בית הכנסת 'כתב סופר' בשכונת קראון הייטס. משפחתו הייתה נטועה בחסידויות צאנז, שינובא וסטרופקוב, ולאחר שעבר את אימי השואה הנוראה וניצל בניסים מופלאים, החל ללמוד בישיבת ליובאוויטש, שם התעלה בתורה ועבודה עד אשר צמח לרב חשוב, אשר כוחו גדול בהסברת מעמקי התורה לקהלים מגוונים של אנשי מדע ופילוסופים, חוגי אקדמיה וציבורים משכילים. לאורך השנים הוא עמד בחזית ההסברה התורנית, גם אל מול הנורמים אשר ביקשו לייצג עמדות פשרניות או מודרניות



רבי ניסן מאנגעל

וכה הוא מספר:

"פעם, קיבל הרבי זי"ע מכתב מיהודי, המשתייך

והרבי הפנה את הענין לטישול.
"היה זה לאחר שהבן נפל למרה שחורה. באחד הלילות, כאשר לא הצליח להירוב, האזין להעני רדיו

ותירות, כאשר אי הצירו רחדם, האוך מהפניחדות, באשר אי מומנית הדיק. שהגיש כומר נוצרי מלוכדאנגילס, שעסק במיסיון. "הצעיר נשבה בקסמי תוכנית הרדיו, החל להאזין לה מדי ערב והתקרב לנצרות. הוא החל לפקוד בית תיפלה נוצרי, שם גם ההידרדר עד כדי מחשבת התבוללות

״בעקבות כך, כתב האב במר לבו לרבי. הוא תיאר את המצב ואמר שאם בנו אכן יתחתן עם נוצריה — הוא לא יוכל לעמוד בכך. ׳רבי, ראטעוועט מיר׳, התחנן.

יירבי ביקש מהרב חדקוב להעביר את המכתב אליי ולהורות לי שאטפל במקרה ואפעל על הצעיר.

"ביום חמישי אחר הצהריים הוא הגיע אליי, כשבידו שתי מזוודות עמוסות ספרים ופרסומים המוכיחים את כזבי הנצרות. ׳הרב מאנגעל׳, הוא אמר, אני לא רוצה שתדבר אתי, אני רוצה רק לשמוע את חוות דעתך על

ה'הוכחות' — מספר בראשית ועד ספר דברי הימים, מאות הוכחות. כך הוא הגיע מדי יום חמישי, בכל פעם ישבנו שעתיים, השבתי לו לכל אחת מהטענות וההוכחות, עד אשר הוא סיים לעבור על כל פסוקי התנ״ך שמהם מוכיחה הנצרות את שיטתה.

והסכים שיסודה של שיטה זו בשטות והבל.

"ביקשתי מהאב שישלח אותו לפגישה נוספת אתי. ישרפת?׳, שאלתי כאשר הוא הגיע. הוא השיב בחיוב. יואיך אתה מרגיש?׳, ביררתי. ׳הרב מאנגעל׳, הוא אמר, ׳אני מוכרח לומר את האָמת. אף שהוכָחת לי שהכל שקר

"לא ידעתי מה עליי לעשות. עתה, זה כבר היה למעלה ממגבלות כוחי. כתבתי על כך לרבי, סיפרתי שבמשך חודשיים ימים אני מתעסק עמו, עברנו על כל ההוכחות מרחבי התנ״ך והוכחתי לו שבשטות יסודן, הוא הסכים שזהו שקר אר אומר שהוא עדיין קשור רגשית. ״הרבי הורה לברר האם בבית הוריו מקפידים על

"לא ידעתי כיצד לנהוג. לפנות לאביו, יהודי ירא שלם, ולשאול האם הוא מקפיד על חלב ישראל? — אולם, כך הרבי הורה, והחלטתי להעביר דברים כהווייתם. טלפנתי אל האב, אמרתי ששאלתי את הרבי מה העצה לחיבור הרגשי לנצרות שהבן איננו מסוגל להינתק ממנו, והרבי הורה לבדוק האם הוא מקפיד על

״האב שתק למשך דקה ארוכה, ולבסוף סיפר שבעבר התגורר בשכונת ויליאמסבורג, שם הקפיד על חלב ישראל, אולם מאז עבר לפלטבוש — בה אין כל מכולת כשרה – נאלץ להשתמש גם במוצרי חלב עכו״ם, שכן סבר שזו לא בעיה חמורה כל כך.

והוא קיבל זאת על עצמו. ״ששה חודשים לאחר מכן קיבלתי הזמנה לחתונתו

לאחת החסירויות הגדולות והמפורסמות, אשר בנו עמד להשתמד, רחמנא ליצלן. הוא ביקש שהרבי יציל את בנו, והרבי הפנה את הענין לטיפולי.

"טלפנתי אל האבא, סיפרתי לו שהרבי העביר את המקרה לטיפולי, וביקשתי שישלח את בנו להִיפגש עמי.

ההוכחות הניצחות׳. "אמרתי לו: 'אני לא אקרא את החומר הזה, משום

שקריאת ספרים כאלה מטמאה את הנפש, אך אם תרצה אמור לי בעצמך את ההוכחות והטענות שקראת בספרים, ואני אגיב׳.

יכך הוא עשה. הוא החל לפרוש באוזניי את כל

הוא הבין – כעבור ששה או שבעה שבועות יכעבור ששה או שבעה שבועות

"אמרתי לו: אם אכן מסכים אתה שכל הראיות הינן שקר וכזב — עליך לשרוף את כל הספרים שהבאת אתך. זה מטמא את הנפש.

״הוא הנהן בראשו, ואני ווידאתי: ׳תשרוף?׳. הוא השיב בחיוב.

״הוא נסע לבית הוריו שבשכונת פלטבוש, ובשבוע , הבא טלפן אליי אביו שוב. ׳בני שרף את הספרים׳, סיפר יאולם הבחנתי בכך שכאשר הוא שרפם — דמעות זלגו מעיניר, דבר המעיד על כך שהוא עודנו קשור רגשית

וכזב, ואני מבין זאת על פי שכל, הלב – עודנו קשור

אכילת חלב ישראל.

חלב ישראל.

״הדגשתי לו את חשיבות השמירה על חלב ישראל,

של הבחור, עם בת ישראל טובה וכשרה, תלמידת ׳בית

ילאורך השנים הוזמנתי להרצאות רבות בכל רחבי תבל, ובכל פעם בה סיפרתי את הסיפור הזה, המדגיש את חשיבות השמירה על הידור בכשרות, והידור במצוות בכלל, וב״ה קיבלתי עדויות רבות על פעולתו של הסיפור על רבים והחיזוק שהוא פעל".



#### מחשבה מועלת



רבי ישראל דערען

הרה"ח רבי ישראל דערען שליט"א הוא שלוחו של רבינו למדינת קונטיקט שבארה״ב זה חמישים שנה.

בטרם הוא משתף בסיפור המופלא אשר חווה, הוא מקדים ומספר:

כשבנינו את הקמפוס הגדול והמפואר של בית חב״ד בסטמפורד, המתפרש על פני רחוב שלם ומכיל בית מדרש רחב ידיים, ׳חדר׳ לבנים, בית ספר לבנות, מקוואות, גני ילדים ושאר ענייני יהדות — הגיע למקום אחד ממגידי־השיעורים בישיבה המקומית, וביקש לראות את כל חלקי הקמפוס. יחד סיירנו במקום והוא שאל בהתפעלות: "איך עשית דבר כזה?". אמרתי לו שלא אני עשיתי את זה, הרבי זי"ע עשה את זה. אני רק זכיתי לראות איך הרבי עושה את זה. ׳איך ראית?׳, הוא הקשה.

עבדתי – "התשובה על כך פשוטה ומדהימה: כאשר עבדתי הצלחתי, וכשלא עבדתי – לא הצלחתי. אולם כשעבדתי והצלחתי, ההצלחה הגיע מאפיק בו לא פעלתי דבר. כלומר: או אם לא עברתי במירב ומחותיי, שום דבר לא התקדם. אך אם לא עברתי במירב ומחותיי, שום דבר לא התקדם. אך אם עברתי במלוא המרץ, אין זה שראיתי את 'כוח הפועל בנפעל' — כלשון בעל התניא — אלא ראיתי 'נפעל' אחר לחלוטין, שכוחותיי כלל לא הושקעו

יוהדברים כתובים כבר בספרי הקדמונים, האומרים אשר ׳ההשתדלות מוכרחת אך אינה מועלת׳.

"היכולות של אדם מוגבלות. הוא מוגבל בכישורים שלו, מוגבל בכוחות הנפש שלו לעשות דברים גדולים, מוגבל בהתאמה שלו לעיסוק בתחומים שונים, אבל הרבי הפך אותנו מאנשים רגילים לאנשים כלל לא רגילים, ילאנשים מצויינינים עם כוחות שהינם הרבה מעבר לרגיל. כיצד הדבר ייתכן? משום שאלה לא הכוחות שלנו, ״שלוחו של אדם כמותו״ והמשלח צועד יחד אתנו, ואזי מתגלים כוחות אינסופיים שלא הכרנו שהם קיימים בנו״.

עתה, עובר הרב דערען לסיפור המופלא שהיה מנת חלקו:

'היה זה בהגיענו לשליחות באהמרסט לפני חמישים שנה, בשנת תשל״ד.

׳כדי ליידע את הקהילה היהודית בעיר על בואנו ולהכיר להם את ׳בית חב״ר׳ החדש שהקמנו ממש בסמיכות לאוניברסיטה הגדולה שבה היו יהודים רבים, בסמיכות לאחריב שיטור והחידור שביי במחיקלי אשר החלטנו לקנים ארוע גדול שיכוליל קונצרט מודיקלי אשר ימשוך קהל, וכך יהודים יתוודעו גם לשיעורי התורה ולהזדמנות להתחבר ליהדותם בבית חב״ד...

״ב״ה, פעלנו על הנהלת האוניברסיטה להקצות את אולם הקונצרטים החדש שנבנה בקמפוס, והתחלנו ארכי האירוע. הרישום התקיים באמצעות רכישת כרטיסים מוקדמת במשרד האולם, שהחלה כבר מספר חודשים טרם קיומו.

. "לאורך מספר חודשים עמלנו רבות לקראת האירוע.

הזמנו את מיטב בעלי־הנגן ולא חסכנו בהוצאות. גם בכלי התקשורת המקומיים קיימנו קמפיין פרסום נרחב, על מנת ליִידע את יהודי המקום, ואף שלחנו חוברות מהודרות לכל יהודי העיר.

״הערב התעתד להתקיים ביום ראשון בשבוע, וזמן קצר לפני השבת שקדמה לו, כ־48 שעות לפני המועד, התקשרתי למשרד מכירת הכרטיסים כדי לברר כמה כרטיסים נמכרו.

״המזכִירה בִיקשה שאמתין רגע, בדקה את הנתונים,

חזרה אל הטלפון ומסרה: ״שמונים ושבעה״. ״״לא, לא״, אמרתי לה. ״אנחנו מדברים על הארוע שיתקיים ביום ראשון". "כן", היא אמרה, "שמונים רשבעה כרטיסים נמכרו".

"אין דרך לבטא את תחושותיי באותה השבת. המצב היה נראה אבוד. בדמדומי החמה של יום השבת עליתי לקומה השניה של בית חב״ד, ממנה אפשר לראות את כל מרחבי האוניברסיטה, הבטתי על אולם הקונצרטים. ׳הנני רק חמישה חודשים בשליחות׳, הרהרתי במפח נפש,

יוכבר קורה לי אסון כזה. איך יכולתי להיכשל כל-כך?׳. ״ואז, נזכרתי בסיפור על החסיד הנודע רבי מענדל פוטרפס זצ"ל, שביושבו במאסר ברוסיה בעוון הפצת היהדות, כאשר לא יכול היה ליצור כל קשר גשמי עם העולם שבחוץ, שלח לרבי זי״ע ׳פדיון נפש׳ במחשבה הוא התבונן ודיבר במחשבתו עם הרבי, ולמרבה — הפלא באותו היום שלח הרבי לבני משפחתו מכתב עם מענה על הפ"נ! (ראה סיפור ה').

"לו הייתי חסיד אמת', הרהרתי, 'הייתי נוהג גם אני כך. הלוא הרבי הוא ששלח אותי לכאן, הוא שלח אותי י לעשות קידוש ה׳, אם כן – הוא יעזור לי׳״.



״בנקודת הזמן הזו כבר הגיעה השעה להתפלל ערבית, השבת נגמרה...

״התעוררתי בבוקרו של יום ראשון מתוך ציפיה ליום נורא. באולם רחב הידיים, עם התזמורת הסימפונית היקרה והתוכנית הנרחבת, יישבו 87 אנשים בלבד. כשלון

הגיעה השעה הידועה, אני צועד לעבר המקום, מעיף מבט לעבר הכיכר המוליכה אל מרכז האמנויות, ולא מאמין למראה עיניי: שורות־שורות של אנשים עמדו בתור והמתינו לרכוש כרטיס לארוע...

היה השתתפו למעלה מאלף אנשים, הוא היה מוצלח במיוחד והמוני יהודים נחשפו לקיומנו והתעניינו בחיזוק הקשר שלהם לאידישקייט. התמלאתי שמחה ועליצות הנפש. אינני יכול לזכור הזדמנות בה חשתי התרוממות רוח כבאותו יום בו הכל התהפך, והמצב שנראה היה בלתי הפיך ביום שישי השתנה מן הקצה אל

״סבתי, הרבנית חיה פויזנר ע״ה, השתתפה אף היא בערב, ומיד לאחריו מיהרה לנסוע לניוריורק, משום שבאותו ערב הוריי התעתדו ל׳יחידות׳ להתברך לפני חתונת אחותי הצעירה ויחד עמם נכנסו גם הסבים.

״לאחר שהרבי נתן את ברכתו, אמרה הסבתא לרבי שהיא מגיעה מארוע באמהרסט. הרבי נשען לאחור, הבעת פניי הק׳ השתנתה והוא החל לשאול אותה שאלות שונות על אשר ארע בארוע.

"ואז, שאל הרבי: "נו, און וויפל מענטשן איז "געוועזן?" [נו, וכמה אנשים השתתפו?].

״הסבתא ענתה שהשתתפו למעלה אלף אנשים. והרבי הגיב: "וואָס? איפער טויזנט? און נעכטן איז ישראל געוועזן אווי מרה שחורה..." [מה? למעלה מאלף? ואתמול ישראל היה בכזו ׳מרה שחורה...]". –



#### המברק המסתורי

ווה דבר המעשה שארע עם הרה"צ רבי מענדל פומרפם זצוק"ל:

לאחר שנים ארוכות למדי של מאסר, עבודות פרך ומסירות נפש בלתי מצויה, בשנת תשכ״ד הצליח רבי מענדל זצ״ל לצאת סוף סוף ממלתעות הברזל הקומוניסטיות.



בביתו המתינו לו בני המשפחה הנרגשים ורעייתו הרבנית הציגה בפניו את שלל המכתבים שקיבלה לאורך השנים הארוכות בהן הוא היה בארץ ציה ועייף מרבותינו הקרושים – כ״ק מרגן אדמו״ר הריי״צ וחתנו הרבי מליובאוויטש זי״ע.

במיוחד רצתה הרבנית להראות לו מכתב שאת פשרו לא הבינה. מכתב שכתב הרבי הריי"צ וכאשר הגיע אל בני , אכן, שכן, שכן המשפחה עורר בהם התרגשות שאין לתאר במילים. שכן הנמען שאליו מיועד המכתב היה לא אחר מאשר רבי מענדל בעצמו. שבאותה שעה היה בבית האסורים הרוסי. מנותק־קשר פיזי, ובפתחו של המכתב נכתב: "המברק נתקבל", מילים שהעידו כי רבי מענדל שלח מברק אל

הדבר עורר פליאה רבתי: כיצד הצליח רבי מענדל לשלוח מברק אל הרבי בעודו מצוי במקום ממנו משלוח מעטפה שעל גבה מתנוסס השם 'שניאורסאהן' הוא מעשה בלתי אפשרי.

כיצד הצליח רבי מענדל לשגר מכתב?

הסיקו בני המשפחה שרבי מענדל הצליח להימלט לאחת המדינות הסמוכות לרוסיה, והידיעות שהגיעו לאחניהם על כך שנאסר לא היו מדויקות. ואולם, כעבור זמן הבינו שרבי מענדל אכן נאסר. ויהי דבר המכתב שנתקבל מהרבי לפלא.

עתה, התבונן רבי מענדל במכתב, בחן את התאריך בו כתב אותו הרבי והחל לחשוב: היכן היה באותו היום?

ואז נפלה במוחו ההכרה: י״ז אייר היה היום בו הוכנס לכלא, לאחר חקירות מייגעות בנות חצי שנה. באותו היום הוא כבר ישב בתאו בבית הכלא. במהלך כל חודשי החקירות המסוכנות, היה עליו לעמוד על המשמר שלא להפליל חסידים אחרים שעסקו בהפצת היהדות כך שראשו היה שקוע בחשיבה מאומצת כיצד יצליח לנצור פיו מלמסור מידע לא רצוי.

משפחתו. לא נותר לו אפוא זמן לחשוב על מישהו ממשפחתו. כוחות נפשו ויגיעת מוחו הושקעו בחשיבה על האסטרטגיה בה יפעל בפעם הבאה בה ייקרא לחקירה.

האססוסגיה בה יפעל בפעם הבאה בה ייקרא לחקירה. לראשונה היה לו פנאי כאשר הובל אל התא. אז חשב הוא על עצמו, על רעיתו ועל ילדיו, ולחוש ברוע גורלו. יהלוואי׳, חשב לעצמו באותם רגעים, ׳שיכולתי לכתוב

לרבי ולבקש את ברכתו׳. הוא צייר בזכרונו את ההזדמנות האחרונה בה זכה לראות את טוהר פניו הק׳ של הרבי הריי״צ, בשמחת תורה תרפ״ח, ימים ספורים טרם צאתו של הרבי את רוסיה. באותו יום מרטיט נפרדו החסידים מרבם אשר נאלץ לצאת את המדינה המדכאת לאחר שנים ארוכות של מאבק איתנים בעוז רוח ובמסירות נפש למען לא תכבה גחלת היהדות. הרבי דיבר על הפרידה והתבטא: "כשתחשבו עליי – אני אחשוב עליכם".

ובכן, החליט ר׳ מענדל ביומו הראשון בבית האסורים, אעלה במחשבתי את הרבי, ואדבר עמו במחשבתי, כאילו

ואני כותב לו מכתב ומבקש את ברכתו. ובאותו היום — כותב הרבי הריי״צ מכתב הְממוען על רבי מענדל ובוא הוא מאשר: ״המברק נתקבל״ –



#### יעזוב איש און מחשבותיו

בפיו של הרה״ח רבי שלום בער ליפסקר שלים״א,



רבי שלום בער ליפסקר

שלוחו של רבינו לאזור בל-הרבור במדינת פלורידה אשר הקים מוסדות תורה מפוארים ואדירים, בהם מתקרבים אלפי ישראל לאורה של תורה, המעשה הבא:

, ״באזורנו התגורר יהודי עשיר בשם מרדכי (מל) לנדאו, שתמך בנו רבות מבחינה כספית.

באחד הימים בשנת תשל״ד קיבלתי טלפון מראש הגבאים של הרבי, הרב חדקוב. הוא שאל מה עם מר לנדאו. אמרתי שב״ה הכל אתו בסדר, ושאני רואה אותו לעתים תכופות. ״הוא מניח תפילין?״, שאל הרב חדקוב, והשבתי שזהו נושא שדיברתי אתו עליו מספר פעמים אך הוא אמר שהוא אינו מאמין בכך וסירב בתוקף להניח תפילין.

״באותו רגע שמעתי את קולו הק׳ של הרבי: ״זאַל זעהן לייגן מיט עם תפילין היינט״ [לדאוג להניח אתו תפילין היום].

״קפצתי מהכסא. עמדתי ורעדתי ממש. קולו של הרכי

יייב .... ״מכאן ולהבא השיחה המשיכה להתנהל כך — הרבי דיבר אל הרב חדקוב והורה לו מה לומר לי כָאילו אני אינני שומע את הדברים, והרב חדקוב שב על הדברים והסבירם ביתר פירוט

״הרב חדקוב שב ואמר שצריך להניח אתו תפילין, ואמרתי שניסיתי כבר פעמים רבות להשפיע עליו להניח תפילין, אך הוא אינו מוכן בשום אופן, אמר הרבי: ״פראוווען נאָך אַמאָל, מ׳פאָרט אויפן אהל״ [לנסות עוד הפעם, נוסעים לאהל]. והרב חדקוב שב ואמר: ״אִמור לו שהרבי נוסע לאהל, זו שעת הכושר להניח תפילין״.

״זה היה נשגב מבינתי. אדם שעד כה לא הניח תפיליז כי זה לא היה נראה לו הגיוני, יניח תפילין בגלל שאומֵר לו שהרבי נוסע לאהל ולכן זאת שעת הכושר? הוא אפילו לא מכיר את המלה ׳אהל׳, בוודאי לא מבין מה המשמעות של הנסיעה, ומדוע זו שעת כושר...

הרבי המשיך ואמר: "שיינע תפילין" [תפילין יפות]. הרב חדקוב שב ואמר שעליי להביא לו תפילין יפות, אך אמרתי שאין באפשרותי להביא לו תפילין חדשות ומהודרות מהיום להיום. באותם ימים לא היו באזורנו תפוידו דון מהיום לחיום. באודנו "מים לא היו באודנו תפילין מהודרות זמינות, שכן האנשים כאן לא היו חרדים והרסתפקו בתפילין פשוטות. היה עליי אפוא להביא את התפילין מניריורק – דבר שאורך כיומיים. על כך אמר הרבי: "אייגענע" [משלו], והרב חדקוב חזר: "יש לך הרי תפילין משלך״.

תפייק משק "..
""שיינע שיידלאך" [קופסאות טובות], המשיך הרבי
"ואמר, והרב חדקוב חזר: שהקופסאות של התפילין ייראו
טוב, והרבי סיים ואמר: "מודיע זיין" [להודיע], והרב
חקוב חזר על הדברים: "לאחר שתניח לו תפילין, תודיע על כך״.

יה ״התקשרתי מיד ללנדאו, התעניינתי בשלומו, והוא הזמין אותי לבוא לומר 'לחיים' בביתו.

"רצתי לחנות היודאיקה המקומית, אמרתי שאני זקוק לקופסאות גדולות לתפילין, אך המוכר אמר שהוא אינו מוכר את הקופסאות בנפרד, אלא רק יחד עם תפילין. שאלתי למחירו של זוג תפילין, המוכר נקב בסכום של שישים דולר, שילמתי לו, והשארתי את התפילין אצלו כשאני לוקח את הקופסאות בלבד... הזדרזתי לביתו של לנדאו, הוא היה במצב־רוח טוב וסיפר שבדיוק סיים משחק עם חבר.

אמרתי לו: ״שומע? מה דעתך להניח תפילין?״. ״כבר אמרתי לך, אני לא בענין", הוא השיב, אך לא הרפיתי: ״זה יום מאוד טוב להניח תפילין, הרבי נוסע לאהל, להתפלל בציון חותנו״. ״מה זה ׳אהל׳?״, תהה לנדאו.



רבי שלום בער ליפסקר מזכה אסיר יהודי בהנחת תפילין מבעד לסורגים

״בית עלמין״, הגבתי. ״והרבי נוסע לשסי,״, שאל שוב. ״כן״, אמרתי, ״והרבי פועל שם ישועות. הרבי עונה לפונים אליו: אזכיר על הציון״, והיום — זה היום בו הרבי נוסע לשם״.

— — "בסדר", אמר לנדאו, "בוא נניח"

״עם צאתי מביתו טלפנתי ל־770. כשהצגתי את עצמי אמר לי המזכיר הרב קווינט, שלטלפון שלי המתין. הודעתי שמרדכי מניח תפילין. באותה שעה הרבי כבר היה בציון, כשאתו הגבאי הרב קרינסקי שליט״א. ברכבו של הרב קרינסקי היה מכשיר טלפון, שיועד לשם הנסיעות לאהל — באמצעותו ניהל שיחות בשעות הרבות בהן שהה עם הרבי באהל הקי, ולעתים העביר הוראות ותשובות שקיבל מהרבי בשעת השהות באהל. י וכמו־כן קיבל בקשות והודעות שאנשים ביקשו למסור לרבי בשעה ששהה באהל.

״הרב קווינט טִלפּן אל הרב קרינסקי ומסר את הודעתי, ולאחר־מכן הרב קרינסקי סיפר שבשעה שנכנס אל האהל ומסר לרבי את הבשורה כי מרדכי הניח תפילין, פניו של הרבי הביעו קורת רוח רבה.

"עלינו להבין שהשכל שלנו מאוד מוגבל. כשאנו הולכים עמו, יכולותינו מדודות. אנו שואלים: איך נוכל לבצע משימה שכזו? היא גדולה עלינו. האיש אינו מוכן , להניח תפילין, ולא נראה בהגיון שָמה שישכנע אותו הוא אם ישמע שהרבי נוסע לציון. אבל האמת היא שאם הרבי אמר לנו לעשות משהו, סימן הוא שיש בידינו הכוח לעשותו! זה לא הכוח שלנו. לא ההסברים שלנו על מעלת הנחת התפילין הם שישכנעו יהודי להניח תפילין, אלא ה'נתינת כח' שהרבי נותן.

"היו מקרים רבים כאלה, בהם חשבתי שבשום אופן לא אוכל לבצע את המשימה שהושתה על כתפיי, אולם מאחר והרבי אמר לעשות הלכתי נגד השכל שלי ונפעלו דברים שבכוחותיי בשום אופן לא הייתי מסוגל לבצע.

"עלינו לדעת שניתנו לנו כוחות לא רגילים, אבל עלינו לציית ולא לעשות רק מה שאנו מבינים ומרגישים שאנו מסוגלים, וכפתגמו של הרבי הריי״צ: ״יעזוב רשע דרכו ואיש און מחשבותיו״ — כשם שעל הרשע לעזוב את – דרכו הרעה, כך על ה׳איש־און׳ לעזוב את מחשבותיו, "ולא 'אמר 'איך דאָג אזוי", 'איך האַלט אזוי' [אני אומר כך, אני אוחז כך], כי כל "אִיך" ["אני"] ומציאות הוא מקור הרע וגורם פירוד לבבות"".



#### אסירים וראשי ישיבות

שליחות נוספת המוטלת על כתפי הרב ליפסקר שליט״א, מלבד השליחות בבל־הרבור, רבנות בית־הכנסת הגדול והעמידה בראש המוסדות, היא 'מכון אל"ף', המסייע לאסירים יהודים ברחבי ארצות־הברית, דואג ללמדם תורה, לתת להם מושגים ביהדות, לסייע להם לקיים בכלא מצוות, להעניק להם תמיכה גשמית ורוחנית ולהכינם ליום שאחרי היציאה מהכלא.

ולהכינם ליום שאווי והציאה מהכאה. בשנת תשמ"א שמע הרב ליפסקר את הרבי מדבר בהתוועדות בתוקף על הצורך לסייע ליהודים הנמצאים בכלא וצמאים לאידישקייט. "שבוע קודם לכן אמר לי הרבי ב"חידות": "בנוגע לשליחות שלך, הקב"ה ייתן לך מחשבה טובה".

״בשעה ששמעתי את הדברים״, מספר הרב ליפסקר, ״עלה בדעתי להקים ארגון שיסייע לאסירים היהודיים, והרגשתי שלכך התכוון הרבי.

"ההדרכה הבסיסית של הרבי הייתה להביא מה שיותר אסירים ללמוד תורה, ולדאוג לכך שתמיד יהיו להם כל הצרכים בדרושים לניהול חיים יהודיים לדאוג לכך שלא יצטרכו לעבוד בשבתות וכן הלאה", מספר הרב ליפסקר. "בשנת תשמ"ה יזמנו תוכנית שבמסגרתה שוחררו

אסירים מבית הסוהר למשך שבועיים בערך, בהם הענקנו להם הדרכה ויסודות ביהדות, ולימדנו אותם להשתלב בחיים יהודיים. אסירים רבים שהו הרחק מהמרכזים העירוניים, ולכן לא היה קל לרבנים להופיע שם, כי אם לעתים רחוקות, בחלק מהמקומות.

״אבל הקשיים שבהם נתקלו האסירים היהודיים היו יומיומיים — היה עליהם לדעת כיצד להתפלל, איך להניח תפילין, מה כשר לאכילה, איך ללמוד תורה, וכיוצא באלה.

"הגענו להסכם עם עם הנהלת בתי־הסוהר שבווש-ינגטון, והם אָפשרו לנו, בתנאים מסוימים, לקחת אסירים אל מחוץ לכלא, למקום שבו נדריך אותם בלימוד, בתפילה, ובהלכות ומנהגים יסודיים שכל יהודי צריך

"באחת הפעמים לקחנו עשרים אסירים מהכלא והבאנו אותם לניו־יורק לשבת. הייתה זו שבת פרשת נשא תשמ"ה, שבה הרבי קיים התוועדות.

״כבר שעות ארוכות לפני ההתוועדות של הרבי, היו החסידים תופסים מקומות קרובים מהם יוכלו לשמוע טוב את דברי הרבי.

האָסירים כמובן לאַ הורגלו לתנאים שכאלה, ולאחר התפילה היה עליהם ללכת לעשות קידוש ולסעוד, על כן ביקשתי מקבוצת בחורים כי יישבו סביב שולחן שיהיה בו די מקום עבור האסירים הללו וישמרו את המקומות, ולקראת ההתוועדות יגיעו האסירים ויישבו בו.

"כחמש דקות לפני ההתוועדות ירד הגבאי הרב לייב . לבית המדרש וחיפש אותי. הוא אמר לי שהרבי גרונר הציע שהאסירים לא יישבו סביב שולחן אחד, שכן חזותם השונה תביא את האנשים לשאול לזהותם, יהיה עליהם לספר שהם אסירים, וזה עלול לביישם. מוטב שלא להושיבם סביב שולחן אחד, אלא למצוא להם מקומות שונים בכל רחבי בית המדרש...

יהרבי אף אמר כי האסירים היו ראויים לקבל בקבוק משקהי, אולם מאחר שאם ייתן להם את הבקבוק עלולים החסידים להתעניין למי הבקבוק מיועד, וכך ייוודע כי הם אסירים והם יחושו שלא בנוח — הרבי לא ימסור להם...

״במהלך ההתוועדות, שהתקיימה ב׳ימי התשלומין׳ לחג השבועות, דיבר הרבי על ההוספה שכל אחד צריך לקבל מחג השבועות — 'לקבל' את התורה, שייגע בנפשו להבין כל עניין בתורה בשלמות, עד כדי שאם לא

הבין משהו בתורה — לא יצליח להירדם. ״הרבי החל לפרט כיצד אנשים בתפקידים שונים צריכים לקבל על עצמם תוספת — הרבי פירט כיצד רב צריך ללמוד גם עניינים שאינם נוגעים להלכה למעשה, ברן אינחוד גם עניינים שאינם נוגצים להיכה למשחה, כמו ענייני 'קדשים' שלא שייכים בזמן הזה; שבפני ראש ישיבה יעמוד עצם הענין של לימוד התורה, ולא רק החריפות והפלפול לשם השיעור המוצלח; שמנהל ישיבה לא יסתפק בייגדיל תורה ויאדיר' ובכך שהוא מסור ונתון להצלחת הישיבה, אלא ייגע לו שאינו מבין פשט ב׳תוספות׳; משפיע שעניינו לדאוג ליראת־שמים של התלמידים, לא יוכל להירדם לא רק משום חוסר ביראת־שמים אלא משום שאינו מבין פשט בתורה; וכך גם שליח העוסק בהפצת המעיינות ועסקן ציבורי.

"ראז, בהמשך ההתוועדות, אמר הרבי שיחה שיועדה לאסירים. הרבי דיבר על המשמעות של מאסר ועל השליחות המיוחדת שיש דווקא לאסירים הכלואים מאחורי סוגר ובריח, שאלמלא השליחות המיוחדת הזו לא היה הקב״ה מעמיד אותם בתנאים מיוחדים כאלה. יה והרבי דיבר על שליחותם המיוחדת וההוראה בעבודת ה׳ שצריך ללמוד מהם.

יבנין יישור מעשה תרגמנו לכל אחד מהאסירים, בכל "בשעת מעשה תרגמנו לכל אחד מהאסירים, בכל חלקיו של בית המדרש את דבריו הק' של הרבי. הם התרגשו והתפעלו כל־כך — הרבי נותן 'מוסר' לרבנים, לראשי ישיבות, לשלוחים ולעסקנים, ודווקא את האסירים מעלה על נס... הרבי דואג לשלומו של יהודי

היושב מאחורי סורג ובריח, ומקפיד בזהירות מופלגת שלא לגרום לו כל תחושת בושה״...



הוא כבר יצא...



הגאון רבי אהרן יעקב דיסקין

מספר הגאון החסיד רבי חיים שלמה דיסקין שלים"א, רב העיר קרית אתא:

"סבי, הגאון רבי אהרן יעקב דיסקין זצ"ל, נולד למשפחה ליטאית מובהקת. אביו היה הגאון רבי שמעון משה דיסקין זצ״ל, רבה של לכוביץ׳.

"ואולם, כמו כל יהודי שלא עמד מנגד אל מול הגזירות האיומות של המשטר הקומוניסטי ונאבק בסתר על הפצת תורה ואידישקייט ברוסיה הקפואה, הוא נאסר. הוא הושם בבית הכלא שבעיר חרקוב, בו נאסרו כמאתיים חסידי חב״ד אשר מסרו את נפשם על שמירת גחלת היהדות. שם הלך והתקרב לעולמה של חב״ד.

"לימים הוגלה לקזחסטן, שם זכה לאחוז בשולי אדרתו של הגה,"ק רבי לוי יצחק שניאורסאהן זצוק"ל זיע״א, אביו של רבינו זי״ע, לשמשו ולהנות מזיו תורתו

"לאחר הגיעו לארץ הקודש, ועם עלות רבינו על כס התקרב אליו הסבא מאוד. לאורך השנים קיבל ממנו מכתבים ואף זכה לנסוע לשהות במחיצת קדשו.

"פעם, הוא נפצע בתאונת רכבת. הוא ישב בקרון הראשון ברכבת ובמהלך הנסיעה חלפה משאית והרכבת התנגשה בה. הקרון הראשון התהפך וסבי נפצע בכל חלקי גופו.

יהוא אושפז בבית הרופאים, ומכיון שמצבו לא איפשר לו לכתוב, ביקש ממקורבו הרה"ג ר' שניאור זלמן גפני שליט״א שיכתוב עבורו.

בתגובה, שלח הרבי לסבי מכתב בו כתב שלכל אחד ישנה השליחות שהטילו עליו השי״ת, ומכיוון שלדבֵּר הוא יכול — עליו לנצל את הזמן כדי לספר לסובביו על מה שעבר עליו ברוסיה ולתאר את מסירות הנפש על שמירת תורה ומצוות.

״זהו דבר מופלא: יהודי שוכב, איננו רואה, איננו הולך, הוא פצוע בכל חלקי גופו, אבל הרבי כותב לו שגם במצב זה מוטלת עליו שליחות ויש לו כוח ויכולת להשפיע על יהודים.

"לאחר מכן, כאשר נסע הרב גפני ל־770 וקיבל מהרבי יין מ'כוס של ברכה' וביקש ברכה עבור הסבא, אמר הרבי: "דאַכט זיך אַז ער איז שוין אַרויס פון די שפַיטאַל״ [כמדוֹמה שהוא כבר יצא מבית הרפואה].

״למרבה הפלא, אכן היה כך. ממש זמן קצר לאחר מכן הוא יצא מבית הרפואה, והרבי ראה זאת ברוח קדשו...



#### כבקרת רועה עדרו

מוסיף ומספר הגרח"ש דיסקין:

״בימי שבת תחכמוני בישיבה שבחצר רבינו זי״ע, הגיע פעם — בחודש שבט תש״מ — יהודי מבני ברק . שהכרתי. בהיותי בן העיר בני ברק ניגשתי אליו והצגתי את עצמי. היהודי, שמעולם לא ראה את הרבי קודם לכן, שאל היכן יוכל לראות את הרבי. אמרתי לו שעוד מעט יבוא הרבי ל-770, והצעתי לו לעמוד על ידי ולראות את

״אותו היום היה יום מושלג. הרבי נכנס ל־770 כשעל מעילו פתיתי שלג. אנו עמדנו ליד המעלית, הרבי ניגש לחדרו ולהפתעתי אותו יהודי פנה אל הרבי והציג את עצמו: ׳אני פלוני מבני ברק׳.

״הרבי נעצר לשניה ואמר לו: ״דאַכט זיך אַז איך האָבּ אַמאָל געשיקט אַ בריוו, סיאיז געווען וועגן אַ שמחה אַייערער, און קיין ענטפער האָב איך ניט באַקומען״ [כמדומה ששלחתי לכם פעם מכתב, זה היה בשמחה שלכם, ולא קיבלתי כל מענה].

״הוא נשאר לעמוד במקום כשהוא המום לחלוטין. הוא אמר לי שאכן, ארבע עשרה שנה קודם לכן שלח לו הרבי מכתב לרגל חתונה במשפחתו.

יהוא היה המום מכך שהוא אך הזכיר את שמו, והרבי תוך כדי הילוכו — מזכיר לו את העובדה הזו״.



הגרח"ש דיסקיו



#### וכל אלה?

מספר הרה"ח ר' מנחם מענדל וולף, מנהל הוצאת הספרים 'קה"ת' בארה"ק:

״בביקוריי בחצר הרבי הייתי מתאכסן בבית גיסי, הרה״ח רבי בנימין קליין, הגבאי של הרבי. לרוב, הייתי יוצא בטיסת הלילה של אל-על, נוחת בשעת בוקר מוקדמת, ומספיק לשוחח עם בנימין קמעא בטרם ייצא מן הבית לעבודת הקודש.

״באחת מאותן פעמים שאלתי את רבי בנימין מדוע הוא אינו מעלה על הכתב יומן מאשר הוא חווה ושומע בקודש הקדשים דבר יום ביומו. רבי בנימין אמר שברצונו להיכנס אל הרבי כ׳דף חלק׳. להביע את שאלות האנשים, לשמוע את תשובות הרבי, ולהשיב לאנשים בדיוק את דברי קדשו, ולעשות זאת בנקיות הדעת והלב, מבלי כוונות נוספות.



המשמש בקודש רבי בנימין קליין מקבל מצה מידו של רבינו

״באותם בקרים מיוחדים, כאשר היינו משוחחים יחד בשעה הרגועה יחסית, בטרם הוא מתחיל את עבודתו האינטנסיבית, סיפר לי לא פעם על מאורעות מיוחדים.

באחת הפעמים בהן הגעתי באותה שעת בוקר רגועה, הוא סיפר: לפני מספר ימים היה כאן סוחר יהודי ממקסיקו. הוא קשור אל הרבי כבר שנים ארוכות ובכל פעם בה הוא עומד בפני עסקה גדולה הוא שואל את הרבי ויוצא לדרך רק לאחר קבלת הסכמה מהרבי. "כעת הוא הגיע הנה, ואמר שעומדת בפניו עסקה רבת

משמעות של רכישת שדות נפט במרחבים אדירים במקסיקו, אשר אם הרבי ייתן את ברכתו היא עתידה להניב רווחים עצומים למשך שנים קדימה.

"ר" בנימין אמר לו שיכתוב את הדברים, וכאשר נכנס אל הרבי לאחר תפילת שחרית כשבידיו המכתבים והפדיונות שהתקבלו, מסר גם את המכתב שלו וציין שפלוני כתב מכתב. הרבי ביקש שישאיר את המכתב על

״השעות נקפו ומענה טרם התקבל, ואותו סוחר ביקש מר׳ בנימיז שכאשר ייכנס אל הרבי לאחר תפילת מנחה ישאל בשנית על מכתבו. ר' בנימין אמר שינסה, וכאשר נכנס אל הרבי וראה שהמכתב עומד על השולחן, נגע בו קלות, אך הרבי לא הגיב.

למחרת בבוקר הוא ניגש אל ר׳ בנימין שוב ואמר שעליו לטוס בחזרה למקסיקו, והוא מוכרח לקבל תשובה. הוא התחנן שר׳ בנימין יעשה משהו על מנת שהוא יקבל תשובה, אולם גם לאחר תפילת שחרית, כאשר ר' בנימין נכנס אל הרבי לא קיבל מענה עבורו.

"לאחר תפילת מנחה, כאשר הלחצים של הסוחר גברו, אמר ר' בנימין שפלוני לוחץ לקבל מענה, והרבי הגיב בחריפות רבה: 'כל אלה' — והרבי החווה בידו הק' על ערימת המכתבים שעמדה לימינו — ׳הם לא בני אברהם יצחק ויעקב?!׳. לאחר מכן החווה הרבי ביד שמאל על ערימת המכתבים שלשמאלו: ׳וכל אלה, הם לא בנות שרה רבקה רחל ולאה?""...



#### יודע מחשבות

מוסיף ומספר בנו, הרה"ח ר' אליהו וולף, משלוחי הקודש בעיר חולון:

"רבי בנימין היה חוזר ומספר על כך שבטרם נסע אל הרבי כבחור, הגיע אל הגאון החסיד הנודע רבי שמריהו נחום ששונקין, שהתגורר באותן שנים בעיר מולדתו — ירושלים, כדי לקבל הכוונה על ההכנה הנדרשת ממנו לקראת הנסיעה. הגרניש ששונקין אמר לו שבהיותו אצל הרבי יש להיות זהיר במחשבה דיבור ומעשה.

חובי של החודה במושבה היבה הכונה היא שליד "רבי בנימין סיפר שבתחילה סבר שהכוונה היא שליד הרבי צריך להיות בן אדם', אולם לאחר שהחל לעבוד בעבודת הקודש הבין שהרבי פשוט 'שומע' את כל המחשבות. לכן עליו להיות זהיר...

עם מסיע הוא שכאשר אה בהקשר בהקשר הוא מסיע עם "רבי בנימין הרבי ברכב הוא אינו רואה את האדם שחוצה את הכביש. ולא את המכונית החולפת על פניו, משום שהרבי מגיב למחשבותיו...

יכך אירע, לדוגמה, כאשר אבי היה מגיע לביקור אצל "כך אירע, לדוגמה, כאשר אבי היה מגיע לביקור אצל הרבי. עם בואו נסע לביתו של ר' בנימין — שאצלו התארח – והם ישבו לשוחח. מיד לאחר־מכן היה ר׳ בנימין מסיע את הרבי מביתו ל־770, ובעת הנסיעה הרהר על שיחתו עם אבי, ואז פונה אליו הרבי ושואל: ׳מה



הרב מנחם וולף

מספר הגיס? מה מתרחש בארץ?׳...

"מקרה דומה אירע כאשר ר' ירמיהו ברנובר שי' הגיע לניו־יורק ושוחח עם ר' בנימין. הרבי טרם ראה את ר' ירמיהו, וכאשר הסיע ר' בנימין את הרבי בבוקר שאל אותו הרבי מה מספר ברנובר״...



#### כי שם ה' נקרא עליך

סיפר הרה"ג רבי משה קזיניץ וצ"ל, רבה של קהילת 'מרכז תורה' בליוינגסמון שבניו־ג'רזי:

"אחד מבני־דודיי הפסיק בנערותו לשמור תורה ומצוות. בשנת תש"י, כאשר נפתחה מלחמת קוריאה. בוצע גיוס חירום בארצות־הברית, והוריו חששו כי הוא

״אביו של הנער ביקש מאחיו, אבי, שיבקש את ברכת הרבי זי״ע כי הוא לא יגויס. היה זה זמן קצר לאחר הסתלקותו של הרבי הריִי״צ זי״ע ובטרם קיבל הרבי את עול ההנהגה באופן גלוי. הרבי אמר שאם הוא יניח תפילין מדי יום, לא ידרשו ממנו להתגייס לצבא, וכך אכן פטרו אותו מהשירות, בפטור מיוחד שניתן היה לסטודנטים.

״שנה חלפה ולפתע הגיע לביתו צו שקרא לו בכל זאת



רבי משה אהרו קזיניץ עם צאו מרעיתו

להתגייס. דודי צלצל אל אבי בשנית וביקש לכתוב לרבי שהרבי הבטיח כי אם הוא יניח תפילין לא יגויס, ועתה הוא נקרא להתגייס. הרבי הורה להסביר לנער שאם הוא אכן מניח תפילין — שיתייצב בפני הועדה אליה הוא נקרא ויסביר להם כי זו טעות.

אבי לא העלה בדעתו כיצד לומר לבן־דודי דבר כזה, אולם הרבי הורה שאני אסע אליו ויאמר לו זאת. אכן נסעתי, אף שלא הייתי בן־גילו ולא הייתה אמורה להיות לי כל השפעה עליו. חרה לו שפנו אל הרבי, הוא העדיף להתגייס לצבא ולשכוח מכל הענין, אך עם זאת הבהר לו שלא ינהג בפזיזות. אמרתי שעליו להקפיד על הנחת התפילין, לגשת אל הועדה ולומר שזו שגיאה. כך הוא אכן עשה, ואכן נאמר לו שזו טעות"!



#### שערי שמים פתח

עוד סיפר הרב קזיניץ:

״היה בקהילתי זוג שבמשך מספר שנים ציפו לילדים. הצעתי להם שאבקש מהרבי ברכה עבורם. הם הביעו את רצונם בכך, והתניתי את הבקשה בכך שיבטיחו שכל מה שהרבי יאמר – יעשו.

"הרבי ענה שעליהם להיזהר יותר בשמירת המצוות,

ואז יצליחו לראות זרעא חייא וקיימא. "לא היה קל לי לומר להם זאת, אך עשיתי כן. אמְרתי להם שהם בוודאי נזהרים בקיום מצוות, אך עליהם להיזהר עוד יותר, ואם הם יבטיחו שיזהרו יותר אכתוב על כך לרבי והם יקבלו את ברכתו.

״הֹם קיבלו זאת על עצמם, וכעבור תקופה קצרה נולד להם בן...

יבהזדמנות מסוימת (ו' טבת תשמ"ז) התבטא הרבי שעתה זוהי עת רצון בה כל אחד יכול לכתוב לו את בקשותיו, והרבי יקח את הפתקים לציון חותנו. חשבתי לפרסם זאת גם בקרב בני הקהילה, והודעתי על כך בבית־הכנסת.

"בני הזוג ניגשו אליי עם מכתב, מבלי לומר לי מה הם תוכנו, וביקשו כי המכתב יגיע לרבי. מסרתי את המכתב לגיסי, הגבאי של הרבי, רבי חיים יהודה קרינסקי שליט"א, ואמרתי שזהו זוג שקיבל ברכה מהרבי, הברכה נתקיימה, וכעת יש להם בקשה נוספת שאיני יודע את

יו״ד קרינסקי מסר לרבי את המכתב, וזמן קצר אחרי יו״ד שבט באותה שנה הם הגיעו אליי ואמרו שהרבי ענה, וציין שיש לשלוח את התשובה באופן ׳מהיר׳, והם שוב נושעו״.



#### שומר דלתות ישראל

מספר הרה״ח ר' יוסף ריבקין שלים״א, שלוחו של :לעיר כרמיאל:

׳במהלך שנות שליחותנו בכרמיאל, ראינו ׳מופתים׳ גלויים להם זכו תושבי העיר.

״התגורר כָאן יהודי, נהג אוטובוס, שלא עניין אותו שום דבר של יהדות.

"עם אחד מבניו התעוררו בעיות רבות. הוא לא היה מוָכן לעזוב את אמו אף לרגע אחד, לא ישן כל הלילה, ולא אפשר גם לה לישון, בנוסף לכך הייתה בעיה אחרת עם אוזנו, שהיו צריכים לנתח.

"פעם הוא ביקר בשבת בכפר חב"ד יחד עם קבוצת משפחות, התארח בביתו של הרה"ח ר' פייטל סודקביץ שי', וסיפר לו על הבעיות שיש עם בנם. ר' פייטל אמר לו שבעירו יש שליח, והציע שיפנה אליי, יבקש לבדוק את המזוזות ולכתוב לרבי.

״הוא אכן התקשר אליי, טיפלנו בכל המזוזות, החלפנו את המזוזות שנדרש בהן תיקון, וקבענו מזוזות במקומות בהם לא הייתה מזוזה כלל. לאחר־מכן כתבנו לרבי, בהם לא הייתה מזוזה כלל. לאחר־מכן כתבנו לובי, וקיבלתי את התשובה המופלאה הבאה: "להכניס מזוזה בדוקה, כלי בתוך כלי, בתוך מיטתו. לשנות מקום מיטתו. בטח קנה אות בספר התורה. אזכיר על הציון״.

"טלפנתי אליו מיד עם קבלת המענה, אמרתי לו:

ידניאל, השעה עשר בלילה, אבל קיבלת תשובה. אני בא אליך׳. הגעתי לביתם, הבאתי מזוזה אותה הכנסתי בכלי בתוך כלי, הנחתי אותה מתחת למזרון, והזזנו את המיטה השני של החדר.

"למחרת הוא פגש אותי ברחוב ואמר: 'לא תאמין, .יועד ישן ברוגע ועזב את אמו!׳.

יואולם, רק יום נוסף חלף, הוא שוב פגש אותי וסיפר שהכל שב לסורו. אמרתי: ילא יכול להיות, צריכים לבדוק שוב את כל המזוזות׳. התברר שבבית הייתה דלת נוספת שלא השתמשו בה, והוא חשב שהיא לא זקוקה למזוזה. התקנו בה מזוזה והכל הסתדר שוב...

״לאחר שהבעיה נפתרה כתבנו לרבי שהכל נפתר והוספנו לשאול על הבעיה באוזניים. הרבי ענה: "ת"ח ת״ח על הבשו״ט״! והוסיף על האוזניים: ״כעצת שני רופאים מומחים".





הגאון ר' מנחם כהן

#### הרבי לא ענה

כך מספר הגאון רבי מנחם כהן שלימ"א, שהיה במשך שנים ארוכות מראשי ארגון יד לאחים" ("הפעילים"):

״בשנת תשכ״ד הגעתי לארה״ב לשם ענין ציבורי מסוים שקשור ל'פעילים', שעדיף שלא ארחיב בפרטיו כי מוטב שלא יזכרוהו. החלטתי להגיע להיוועץ ברבי מליובאוויטש זכר צדיק וקדוש לברכה לשם פתרונו. ואכן זכיתי להיכנס ל'יחידות', יחד עם רבי שלמה הופמן. הרבי העניק לנו את התחושה שאפשר לדבר בצורה הכי פתוחה. זה יהודי שעל כתפיו היה עולם של כל עם ישראל כמעט, הוא אמר דברי תורה ארוכים מדי שבת, ישראל כמעט, הוא אמר דברי תורה ארוכים מדי שבת, אלפי אנשים נכנסו אליו, אבל היה אכפת לו מאחד, מנחם כהן מארץ ישראל. הרבי דיבר אתנו גם בדברי תורה, ואני זוכר שעמדנו נפעמים מול הגאונות, הרבי תורה, ואני זוכר שעמדנו נפעמים מול הגאונות, הרבי זרק' לנו גמרות, ראשונים ואחרונים. כשיצאנו מהייחירות', חברי רבי שלמה הופמן, שהיה 'בעל מחשבה' גדול, היה מהופנט. הוא אמר: 'כזה דבר עוד

״במהלך חודשי שהותי בארה״ב התאכסנתי בקרבת מקום ל־770 וזכיתי להשתתף ב׳התוועדויות׳ של הרבי

בשבותה: "הייתי סקרן, ורציתי לראות האם מה שאומרים על הרבי אינו מוגזם. עקבתי אחר השעות שלו וראיתי שיותר משעתיים לא שייך שיישן. הייתי בשעות שהרבי יצא, בשעות בהן הוא הגיע, וראיתי שלא שייך יותר מאשר שעתיים שינה.

"היה שם חסיד אחד עמו התיידדתי ושמו רבי לייבל אַלֶּבסקי שליט״א (לימים שלוחו של רבינו לקליבלנד, לאויוש״ט). הוא סידר לי גם מקום ישיבה ב׳פארברי-ינגענס׳ שהתקיימו בשבת. כמעט במשך קיץ שלם זכיתי להיות בהתוועדויות.

יסיפרו לי אז שההתוועדויות בקיץ, כמעט, מדי שבת ״סיפרו בשבתו, היו אז חידוש. יום השבת היה ארוך, לעתים ההתוועדויות נמשכו שעתיים, ולפעמים גם ארבע שעות. שמעתי אז שפעם הגיעה קבוצת נשים אל הרבי ואמרו



שזה מפריע לסדר השבת – הם אינם יודעים אימתי יחזור האבא הביתה ומחכים לו שעות ארוכות. הן ביקשו שייקבעו שעות. הרבי אמר: לא הכרחתי אותם להישאר, הם באים לבד. אינני יכול לגרשם.

"טרם נסיעתי ארצה, כתבתי לרבי מכתב בן עשרה סעיפים שעסקו בעניינים שונים. בסעיף האחרון, העשירי, ביקשתי ברכה מהרבי לרפואת בן־דודי, שהיה חולה מאוד. באותם ימים כמעט ולא היה קשר טלפוני בין הארץ לחו"ל, זה היה יקר מאוד, והקשר התקיים בעיקר באמצעות מכתבים. לא ידעתי מה מצבו העדכני של בן דודי וביקשתי ברכה, אך בעוד ועל כל תשעת הסעיפים השיב הרבי בפרוטרוט, על הסעיף העשירי במכתבי לא ענה דבר.

בנכונם: לא ענודו בו. ״בהגיעי לארץ נודע לי שבן־דודי כבר אינו בחיים... זה ׳מופת׳ ממש. הרבי ענה לי באריכות רבה על כל מה שכתבתי, אך על בקשת הברכה לבן דודי שכבר לא היה בחיים לא ענה דבר... ״בשנים הבאות רק חיכיתי להזדמנות נוספת להיות

בארה״ב. זה ארך עשרים שנה, אולם אז כבר היה קשה להיכנס אל הרבי...

אד הבנתי שמדובר ביהודי "אני אינני חסיד. שלאנשים כערכנו אין לנו השגות בחכמתו וגאונותו המבהילה, אבל בעיקר – הוא מסור לכלל ישראל, זה חי אצלו, בלי שום הגבלות, עם כל האמת וכל המסירות. כל חייו נתונים לזה".



#### רבות מופתי בארץ מצרים

סיפר הגאון החסיד רבי שמאי עֶגֶדֶע שלּימ״א, ראש ישיבת 'תומכי תמימים' בס' פאולו שבברזיל:

״בעירנו היה בחור בגיל די מבוגר שטרם מצא שידוך. זה היה כבר לאחר הסתלקותו של רבינו זי״ע, בג׳ תמוז תשנ״ד, ואירע פעם שבעירנו ביקר הגאון החסיד רבי שמואל דוד רייטשיק זצ״ל. הוא קיים התוועדות בישיבה, ובמהלכה הביע בפניו אותו בחור את בעייתו במציאת שידוך ושאל מה עליו לעשות. רבי שמואל דוד רייטשיק שאל אותי באידיש: ׳אני יכול לבקש ממנו ללמוד מדי יום רמב״ם?׳, השבתי: ׳אולי פרק אחד׳ (ולא את המסלול של לימוד שלושה פרקים ליום ברמב״ם).

״רבי שמואל דוד אמר: ׳אם אתה רוצה שידוך, עליך ללמוד מדי יום ג׳ פרקי רמב״ם׳.

"אבל אמרתי שהוא שייך ללימוד פרק אחד... תהיתי באוזני רבי שמואל דוד, שהשיב: שלושה פרקים הם שלוש פעמים פרק אחד. אם הוא מסוגל ללמוד אחד, הוא מסוגל ללמוד גם שלושה...

״כעבור שלושה חודשים הבחור השתדך וכעבור שלושה חודשים נוספים — התחתן.

"שנה חלפה, ושוב הגיע רבי שמואל דוד לעירנו. ניגשו אליו התלמידים השלוחים בישיבה וסיפור בהתרגשות על התגשמות הברכה. "רבי שמואל דוד הגיב: אני לא רבי, אינני נותן



הגאון החסיד רבי שמואל דוד רייטשיק

ברכות. אלא מאי? פעם ביקש ממני יהודי שהתעוררו לו בעיות רבות שאבקש מהרבי ברכה עבורו, הוא זקוק ל'מופת'.

״ביקשתי ברכה והרבי אמר: אם הוא זקוק ל׳מופת׳ — שילמד רמב״ם, והרי ראשי התיבות של המלה רמב״ם הם: ׳רבות מופתי בארץ מצרים׳.

״רבי שמואל דוד שאל האם הדברים אמורים רק באותו מקרה ספציפי והרבי ענה: ביכולתך לומר לכל מי שזקוק ל'מופת' שילמד רמב"ם, 'רבות מופתי בארץ מצרים׳.

״הרבה אנשים סיפרו לי שכאשר החלו ללמוד רמב״ם ראו שינוי לטובה במה שנזקקו לו. אני מכיר שליח שבכל פעם בו הוא זקוק להצלחה במשהו, הוא קם מוקדם, הולך למקווה ולומד רמב"ם, ואז — הכל מסתדר באופן מוצלח״.



הגאוו ר׳ שמאי ענדע